
ــــلْ فَرجََهُــــمْ ــــدٍ وَ عَجِّ ــــدٍ وَ آلِ مُحَمَّ الَلّٰهُــــمَّ صَـــــلِّ عَلـــیٰ مُحَمَّ

دین و زندگی )2(
قرآن و تعلیمات دینی

پایۀ یازدهم 

دورۀ دوم متوسطه

رشته های علوم تجربی ـ ریاضی و  فیزیک ـ فنی و حرفه ای ـ کار دانش

https://www.roshd.ir/111204


ــــلْ فَرجََهُــــمْ ــــدٍ وَ عَجِّ ــــدٍ وَ آلِ مُحَمَّ الَلّٰهُــــمَّ صَـــــلِّ عَلـــیٰ مُحَمَّ

دین و زندگی )2(
قرآن و تعلیمات دینی

پایۀ یازدهم 

دورۀ دوم متوسطه

رشته های علوم تجربی ـ ریاضی و  فیزیک ـ فنی و حرفه ای ـ کار دانش

https://www.roshd.ir/111204


ــــلْ فَرجََهُــــمْ ــــدٍ وَ عَجِّ ــــدٍ وَ آلِ مُحَمَّ الَلّٰهُــــمَّ صَـــــلِّ عَلـــیٰ مُحَمَّ

دین و زندگی )2(
قرآن و تعلیمات دینی

پایۀ یازدهم 

دورۀ دوم متوسطه

رشته های علوم تجربی ـ ریاضی و  فیزیک ـ فنی و حرفه ای ـ کار دانش

https://www.roshd.ir/111204


وزارت آموزش و پرورش 
سازمان پژوهش و برنامه‌ريزي آموزشي 

   05ـ964ـ978   شابك3ـ2869

 ISBN: 978 3  ـ 2869  ـ  05 ـ 964 ـ 

دین و زندگی )2( قرآن و تعلیمات دینی ـ پایۀ یازدهم دورۀ دوم متوسطه ـ �111204 نام کتاب:
سازمان پژوهش و برنامه ریزی آموزشیپدیدآورنده:
دفتر تألیف کتاب های درسی عمومی و متوسطه نظریمدیریت برنامه ریزی درسی و تألیف:
سوزنـچی،  شناسه افزوده برنامه ریزی و تألیف:  حسین  طهماسبی،  جلیلی  انسیه  خالقیان،  فضل الله  جوارشکیان،  عباس  آزادی،  پرویز 

سید حمید طالب زاده، مصطفی فیض، علی لطیفی، محمود متوسل آرانی، معصومه ابراهیم و حمیدرضا 
صدیقه  و  خدایی  محمدرضا  عقدا،  افخمی  محمدحسن  ـ  برنامه ریزی(  شورای  )اعضای  هادی زاده 

عبداللهّیٰ )همکاران شورای برنامه ریزی(
محمد مهدی اعتصامی، سیدمحمد دلبری و یاسین شکرانی )اعضای گروه تألیف( ـ محمدکاظم بهنیا 

)ویراستار(
اداره کلّ نظارت بر نشر و توزیع مواد آموزشیمدیریت آماده‌سازی هنری: 
احمدرضا امینی )مدیر امور فنی و چاپ( ـ جواد صفری )مدیر هنری( ـ مجتبی زند )طراح جلد( ـ سید شناسه افزوده آماده سازی:

بشیر حسینی )تصویرگر( ـ مریم نصرتی )صفحه آرا( ـ فاطمه باقری مهر، سوروش سعادتمندی، آذر 
روستایی فیروزآباد، حسین قاسم پور اقدم، فاطمه پزشکی، فاطمه رئیسیان فیروزآباد )امور آماده سازی(

 تهران: خیابان ایرانشهر شمالی ـ ساختمان شمارۀ ٤ آموزش و پرورش  )شهید موسوی(نشانی سازمان:
تلفن: ٩ـ٨٨٨٣١١٦١، دورنگار: ٨٨٣٠٩٢٦٦، کد پستی: ١٥٨٤٧٤٧٣٥٩

www.irtextbook.ir و www.chap.sch.ir :وبگاه
شرکت چاپ ونشر کتاب های درسی ایران :  تهران ـ کیلومتر ١٧ جادۀ مخصوص کرج ـ خیابان٦١ )داروپخش(ناشر:

 ـ٤٤٩٨٥١٦١، دورنگار: 44985160، صندوق پستی: ١٣٩  ٣٧٥١٥ تلفن: ٥  
شرکت چاپ و نشر کتاب های درسی ایران » سهامی خاص«چاپخانه: 
چاپ هشتم 1403سال انتشار و نوبت چاپ:



بهترین و مؤثرترین راه مبارزه، 
دین  علمِ  سلاح  به  شدن  مجهز 
این  کردن  خالی  و  دنیاست  و 
و  اسلام  به  خیانت  سنگر، 

مملکت اسلامی است.
هُ« سَ سِرُّ امام خمینی »قُدِّ



کلیه حقوق مادی و معنوی این کتاب متعلق به سازمان پژوهش و برنامه ریزی 
آموزشی وزارت آموزش و پرورش است و هرگونه استفاده از کتاب و اجزای آن 
اقتباس،  نمایش،  مجازی،  پایگاه های  در  ارائه  و  الکترونیکی  و  چاپی  به صورت 
تلخیص، تبدیل، ترجمه، عکس برداری، نقاشی، تهیه فیلم و تکثیر به هر شکل 
و نوع، بدون کسب مجوز از این سازمان ممنوع است و متخلفان تحت پیگرد 

قانونی قرار می گیرند.



14

52

بخش اول: تفکر و اندیشه.........................................9
درس اول: هدایت الهی...........................................12
درس دوم: تداوم هدایت..........................................22
36....................................... درس سوم: معجزه جاویدان
48............................. درس چهارم: مسئولیت های پیامبر 
درس پنجم: امامت، تداوم رسالت..................................٦٢
74....................................... درس ششم: پیشوایان اسوه

درس هفتم: وضعیت فرهنگی، اجتماعی و سیاسی
88............................  مسلمانان، پس از رحلت رسول خدا  
درس هشتم: احیای ارزش های راستین..............................98

110............................................ درس نهم: عصر غیبت
124.................................. درس دهم: مرجعیت و ولایت فقیه

134.............................................. بخش دوم: در مسیر
138.......................................... درس یازدهم: عزّت نفس
148...................................... درس دوازدهم: پیوند مقدس

فهرست



پیش از مطالعهٔ كتاب، حتماً این قسمت را بخوانید.

سخنی با دبیران
همکاران عزیز، سلام بر شما

ابتدای هر درس  آیاتی از قرآن كریم و ترجمهٔ آن، در  با قرائت قرآن كریم،  اُنس بیشتر دانش آموزان  برای  1ــ 
صحیح  آموزش  كه  آنجا  از  دارد.  اختصاص  قرائت  به  كلاس  ابتدای  دقیقهٔ   10 تدریس،  هنگام  در  است.  آمده 
قرائت در دوره های تحصیلی گذشته انجام شده و قواعد قرائت صحیح، آموزش داده شده است، انتظار می رود 
كه دانش آموزان بتوانند این قواعد را مراعات كنند و آیات را صحیح بخوانند. به همین جهت باید از دانش آموزان 
بخواهیم كه آیات هر درس را روز قبل،از طریق رمزینه های سریع پاسخ مرور و تمرین كنند و در فرصت كوتاه كلاس، 

متن تمرین شده را به صورت »جمله به جمله« بخوانند. 
2ــ این درس، وقتی نتیجه بخش خواهد بود كه عرصهٔ حضور، فعالیت و خلاقیت های فكری دانش آموزان باشد 
و به آنها شهامت اندیشیدن و ابتكار بدهد. میزان موفقیت ما در تدریس به میزان تفكر و اندیشه ورزی دانش آموزان 
را چندبار  كتاب  باشند  مجبور  دانش آموزان  كه  باشد  به گونه ای  نباید  ما  ارزشیابی  و  تدریس  دارد. روش  بستگی 
بخوانند و حفظ كنند. آن امتحان و آن ارزشیابی با اهداف این درس هماهنگ است كه امكان تحقیق، اظهارنظر 
انجام  این درس در دو بخش  نكات فوق، ارزشیابی  به  با توجه  برای دانش آموزان فراهم می كند.  و فكركردن را 

می گیرد.
بخش اول. ارزشیابی مستمر؛ شامل:

1ــ قرائت صحیح آیات شریفه: 4 نمره
2ــ انجام فعالیت های داخل درس )مانند تدّبر در قرآن، فعالیت کلاسی و …( و پرسش از متن: 8 نمره

3ــ حضور فعال در فرایند تدریس و مشارکت در گفت وگوهای کلاسی: 5 نمره
4ــ پاسخ به سؤال های بخش اندیشه و تحقیق: 3 نمره

توجه: 
انجام پیشنهادها، نگارش مقالات تحقیقی و انجام كارهای هنری و ادبی تا دو نمره به معدل نمره مستمر اضافه 

می كند. 
بخش دوم. ارزشیابی پایانی:

 ـقرائت آیات.  این ارزشیابی در پایان هر نیم سال انجام می گیرد كه شامل دو بخش است: 1ــ آزمون كتبی؛ 2ـ
استوار  نه حفظ كردن،  فهمیدن،  یعنی،  آموزشی؛  محتوای  كلی  رویكرد  بر اساس  باید  سؤال ها  كتبی،  آزمون  در 
باشد. باید محورهای كلیدی و اصلی محتوای كتاب، محور آزمون باشد و از نكات حاشیه ای و فرعی نباید برای 

طرح سؤال استفاده شود.



آزمون كتبی، 16 نمره دارد. 4 نمره از ارزشیابی پایانی به قرائت صحیح دانش آموزان اختصاص دارد.
توجه: 

1ــ آیات ابتدای هر درس برای قرائت در كلاس است و صرفاً در ارزشیابی مستمر و پایانی به صورت شفاهی 
از دانش آموزان پرسیده می شود و نباید هیچ گونه سؤالی در امتحانات كتبی و آزمون های ورودی دانشگاه ها از این 

آیات طراحی شود.
2ــ ترجمهٔ آیاتی که در مقابل صفحهٔ قرائت و قبل از شروع درس آمده، جزء محتوای آموزشی نیست و صرفاً 
به دانستن مفاهیم این آیات دارند، قرار داده شده است. از این قسمت در  جهت آشنایی دانش آموزانی كه تمایل 
آزمون ها، اعم از آزمون های كتبی در نظام آموزشی آموزش و پرورش و آزمون های ورودی دانشگاه ها، نباید سؤالی 

طرح شود.
3ــ قسمت های »بیشتر بدانیم« و»پاسخ سؤالات شما« فقط برای توسعه اطلاعات و كسب نمره تشویقی است 

و در امتحانات پایانی و آزمون های ورودی دانشگاه ها نباید از این قسمت ها سؤال طرح شود.
4ــ فعالیت هایی كه با علامت  مشخص شده اند، فعالیت های واگرا هستند و فقط در زمان تدریس و ارزشیابی 
مستمر از آنها استفاده می شود و در امتحانات پایانی و آزمون های ورودی دانشگاه ها نباید سؤالی از آنها طرح شود.

5  ــ تمام قسمت هایی كه تحت عنوان »پیشنهاد«، »پاورقی ها« و »دانش تکمیلی« در كتاب آمده است، صرفاً 
جهت توسعه اطلاعات است و در ارزشیابی پایانی و آزمون های ورودی دانشگاه ها نباید مورد سؤال قرار گیرد.

6  ــ به تناسب موضوعات درس ها، فیلم های کوتاهی در قالب رمزینه برای بخشی از محتوای هر درس در نظر گرفته شده  
است. این رمزینه ها که با علامت  مشخص شده اند، صرفاً جهت یادگیری هر چه بهتر درس بوده و نباید از محتوای 

آن در ارزشیابی های مستمر و پایانی سؤال طرح شود.
7ــ آیاتی كه در درس ها ترجمه نشده اند آیاتی هستند كه در سال های پیشین معنا و مفهوم آنها به دانش آموزان 

آموزش داده شده است.
پایانی و آزمون ورودی  8  ــ فقط حفظ کردن آیات و روایاتی که با علامت    مشخص شده برای آزمون 
دانشگاه ها ضروری است و می توان عین آن آیات و روایات و ترجمهٔ آنها را از دانش آموزان پرسید. در سایر موارد، 

حفظ کردن عین آیات و روایات ضروری نیست، بلکه برداشت و استنباط از آنها اهمیت دارد.

از خداوند برایتان آرزوی بهترین ها را داریم.
گروه درسی قرآن و معارف اسلامی 	



8

مقصود  که  دانستیم  و  شدیم  آشنا  زندگی«  »هدف  با  گذشته  سال  در 
و  خوبی ها  همهٔ  سرچشمهٔ  او  »خداست«.  ما  زندگی  نهایی  محبوب  و 
زیبایی هاست و حرکت به سوی این خوبی ها به معنای نزدیکی به اوست. در 

حقیقت، راه دستیابی به همهٔ کمال ها و زیبایی ها تقرّب به خداست.
همچنین آموختیم که موجودات جهان، از آنِ خدایند و بازگشتشان هم به 
سوی اوست. در میان مخلوقات پیرامون ما، بازگشت انسان، یک بازگشت 
بنابراین،  ویژه است. معاد هر انسانی از عمل اختیاری او شکل می گیرد. 
باید برای انجام بهترین عمل، به درستی برنامه ریزی کرد و عقاید، اخلاق و 
اعمالی که موجب رستگاری در دنیا و آخرت می شود را شناخت و به آنها 

پایبند بود.
هدایتی خداوند  روش  با  زندگی،  و  دین  کتاب  از  بخش  این  در  امسال 
بیشتر آشنا می شویم تا با بهره مندی از هدایت های او، برای بهترین زندگی در 

دنیا و کسب خوشبختی جاویدان در آخرت، بهتر برنامه ریزی کنیم.

یادآوری



9

 تفکر  و  اندیشه

طراوت،  و  زیبایی  جلوهٔ  خداوند،  بی نظیر  نعمت  آب، 
نبود  در  است.  حیات  ادامهٔ  عامل  و  زلالی  و  پاکی  مظهر 
آب، از آواز دلنشین پرندگان، طراوت و سرسبزی درختان 
و تبسّم گل های زیبا و رنگارنگ طبیعت اثری نخواهد بود.
آری، آب مایهٔ حیات و اساس زندگی در جهان است. 

1
وَجَعَلنا مِنَ الماءِ کُلَّ شَیءٍ حَیٍّ

انسان با آب نیازهای طبیعی و جسمی اش را برطرف می سازد و به طورکلی آب، حیات بخش 
جهان مادی، از جمله ما انسان هاست. 

 بلَدَةً مَیتًا  2
ٰ
لـِنحُـیِیَ بهِ

و  انسان شادابی  به روح و درون  به چیست؟ چه چیزی  بشر وابسته  اما راستی حیات روح 
طراوت می بخشد؟ چگونه می توان به این اکسیر حیات دست یافت؟

سولِ اِذا دَعاکُم لمِا یُحییکُم3 یا اَیُّهَا الَّذینَ آمَنوُا استجَیبوا للِهِ ّٰ وَ للِـرَّ
چیزی  به  را  شما  که  آنگاه  بپذیرید؛  را  پیامبر  و  خدا  دعوت  آورده اید،  ایمان  که  کسانی  ای 

فرامی خواند که به شما زندگی حقیقی می بخشد.
1ــ سورهٔ انبیاء، آیهٔ  30.

2ــ سورهٔ فرقان، آیهٔ  49.
3ــ سورهٔ انفال، آیهٔ  24.

بخش اوّل

https://www.roshd.ir/111204-1-1


10

قَومِ،    اِنىّ اَخافُ عَلیَـ஑ـمُــ     مِثلَ ذي آمنََ    یــ Lوَ قــالَ ا
احَ ـزابِ � مِثــلَ دَأبِ  قَومِ، نوحٍ    وَ عادٍ    وَ ثـَ مودَ یَـومِ، ال
ِ لـعِبـــادِ  � ذیَن،  مِن  بَـعدِهِم  «  وَ ماَ االلهُ یـُـریـ دُ ظُلـًما   ل Lوَا
قَـومِ،  اِنىّ اَخافُ علَیَــ஑ُمــ یَـومَ، التــنـادِ � یَـومَ، تُــوَلوّنَ وَ یــ
مدُبِریَن،    ما ل஑َـمُــ مِنَ االلهِ مِن عاصِمٍــ‘ وَمنَ یـُضلِلِ االلهُ
ءஐَُـمــ  یوسُفُ مِن، قبَلُ فَما لَـه{ منِ هادٍ � وَ لَـقَد ج ا
௽ّحَت  » ُـمــ  بـِ هஐَء تِ    فَما  زلِتُــمــ ف௽ ش஑َّــٍ    مِمّا ج ا ِّنـ بِــالـبیَ
لکَِ َـذஐ ‘  ا ً اِذا هلَکََ    قلُتُم  لنَ یَبــعثََ االلهُ مِن بَـعدِه  رَسول
ذیَـن  یُجادِلونَ L یـُضِل االلهُ    منَ  هُ وَ مُسرِفٌ  مُرتـــابٌ �  اِّ
هُمــ «  ஐـَ بُرَ  مَقتًـــا عِنـدَ االلهِ تىــ

ـٍن اَ تِ االلهِ    بِـغیَرِ سُلـط آیـ ௽ف
لکَِ یـطَبَعُ االلهُ علஐ ௽َُـلِّ قلَِب َـذஐ‘ ذیَـن آمَنوا Lوَعنِـدَ ا
௽ّصَرحً ا   لَـعَل ௽بِن ل  ـنُ   اٍّ  ام جٍَبّـارٍ�وَقالَ فِـرعَونُ یـه متُـکَبَّرِ
௽هِ موسالِـ ௽لِعَ اِل َتِ   فاَط ـو م اَ سبابَ � اسَبابَ الس ابَلغُُ ال
ءُ عَمَلِه لِـفِرعَونَ سو َ لکَِ زُ یّـنِ َـذஐَاذِبًــا ‘وஐ}هاظَُنـ َ وَ اِن௽ّ ل
اف௽ تبَـابٍ � ّ بیــلِ « وَما ஐَـیـدُ فِـرعَونَ   اِل عَنِ الس وَصُد

سورَةُ ��ِ�ــرٍ

قرائت
 ه غافر  ٤٠ سور جز ء  24	

ید.
ت کن

 دق
 آن

ای
معن

 به 
د و

وانی
 بخ

مله
ه ج

له ب
جم

ت، 
قرائ

ی 
گو

ه ال
جه ب

 تو
رابا

س 
 در

ات
آی

نی
خوا

فرد
ع و

تما
اس

 

https://www.roshd.ir/111204-1-2


11

و آن کس که ایمان آورده بود گفت: اى قوم من، حقیقتاً من بر شما از روزی همانند 
  30 روزِ ]عذاب[ امّت هاى گذشته بیمناکم  

من از نظیر آن سنّتى که بر قوم نوح، عاد، ثمود و کسانى که پس از آنان بودند، جارى 
 31 شد بیم دارم، و خدا براى بندگان ظلم و ستم نخواسته است.   

و اى قوم من، به راستى من بر شما از روزی که مردم یکدیگر را ] به یاری هم[ صدا 
  32 می زنند مى‏ترسم؛  

]عذاب[  برابر  در  شما  براى  روز  آن  در  می‏ گریزید؛  و  می گردانید  روی  که  روزى 
خدا هیچ حمایتگری نیست و خدا هرکه را ]به خاطر اعمالش[ در بیراهه قرار دهد، 

 33 هدایت کننده ای برای او نیست.   
و به راستى یوسف پیش از این، دلایل آشکار براى شما آورد، ولی شما همواره از 
آنچه آورده بود در تردید بودید، تا وقتی که از دنیا رفت، گفتید: هرگز خداوند پس 
از او رسولى برنمى‏انگیزد.این‏گونه، خداوند کسانى را که از حدّ بگذرند و در شک 

 34 و تردید به سر برند، به بیراهه مى‏افکند.  
مى‏کنند.  مجادله  استواری  دلیل  هیچ  بدون  خداوند  آیات  دربارهٔ  که  کسانى  همان 
]این کارشان[ خشم عظیمى نزد خداوند و نزد آنان که ایمان آورده‏اند به بار مى‏آورد. 

  35 این‏گونه خداوند بر دل هر متکبر زورگویى مهر مى‏زند. 
و فرعون گفت: اى هامان، براى من بنایى مرتفع بساز ]تا بر فراز آن بروم،[ شاید به 

36 اسباب]وسایل و راه هایی[ دست بیابم   
وسایلی آسمانی، تا بدین طریق از خدای موسی اطلاع یابم و البته من او را دروغگو 
درست  راه  از  و  گشت  آراسته  زشتش  کردار  فرعون  برای  این گونه  می پندارم. 
ولی  زد[،  نیرنگ هایی دست  به  با حق  مبارزه  برای  ]به همین جهت  شد  داشته  باز 

37 نیرنگ  های فرعون جز در تباهی نبود ]و او را به هدف نرساند[  

ترجمه



12

هدا یت الهی

داشتن  به   انسان  دائمی  احتیاج 
باشد  نیازهایش  پاسخگوی  که  برنامه ای 
و سعادت او را تضمین کند، سبب شده 
شاهد  همواره  تاریخ  طول  در  که  است 
ارائه برنامه های متفاوت و گاه متضاد از 
این رو  از  باشیم.  بشری  مکاتب  جانب 
این سؤالات در ذهن ایجاد می شود که:

اعتماد  بشری  مکاتب  به  می توان  آیا 
کرد و زندگی را بر اساس برنامه های آنان بنا نهاد؟ 

آیا انسان می تواند تنها با تکیه بر عقل، برنامهٔ کاملی برای سعادت خود ارائه دهد؟
یک برنامهٔ مناسب برای سعادت انسان باید چه ویژگی هایی داشته باشد؟ 

آیا برنامه ای که فقط سعادت دنیای انسان را در بر بگیرد، کامل است؟



13

نیاز های برتر
انسان همچون سایر موجودات زنده، یک دسته نیازهای طبیعی و غریزی دارد؛ مانند نیاز به آب، هوا، 
غذا و مسکن. خداوند پاسخ به این نیازها را در عالم طبیعت آماده کرده و قدرت آگاه شدن از آنها را نیز 
به انسان داده است؛ برای مثال، در وقت نیاز به آب و غذا احساس تشنگی و گرسنگی می کند و سراغ 
آب و غذا می رود. هنگام سرما و گرما، از مصالح موجود در طبیعت بهره می برد و برای خود پوشاک 

و مسکن تهیه می کند.
اما نیازهای انسان منحصر به نیازهای طبیعی و غریزی او نمی شود؛ زمانی که انسان، از سطح زندگی 
روزمرّه فراتر رود و در افق بالاتری بیندیشد، خود را با نیازهای مهم تری نیز روبه رو می بیند؛ نیازهایی 
که برآمده از سرمایه های ویژه ای است که خداوند به او عطا کرده است1. پاسخ صحیح به این نیاز های 

اساسی است که سعادت انسان را تضمین می کند. 
این نیازها به تدریج به دل مشغولی، دغدغه و بالاخره به سؤال هایی تبدیل می شوند که انسان تا پاسخ 

آنها را نیابد، آرام نمی گیرد.برخی از این نیازها عبارت اند از:
1ــ شناخت هدف زندگی: انسان می خواهد بداند »برای چه زندگی می کند؟« و کدام هدف است 
که می تواند با اطمینان خاطر، زندگی اش را صرف آن نماید؟ او می داند که اگر هدف حقیقی خود را 

نشناسد یا در شناخت آن دچار خطا شود، عمر خود را از دست داده است. 
به همین خاطر، امام سجاد  پیوسته این دعا را می خواند که: 

»خدایا ایام زندگانی مرا به آن چیزی اختصاص بده که مرا برای آن آفریده ای«2
2ــ درک آیندۀ خویش: انسان با این سؤال مهم و اساسی نیز روبه روست که: »آینده او چگونه 
است؟«؛ »آیا زندگی او با مرگ تمام می شود یا دفتر حیات او به شکل دیگری گشوده می گردد؟«، »اگر 
ابدی را پس از مرگ آغاز خواهد کرد، نحوهٔ  ادامه می یابد و انسان زندگی  به شکل دیگری  حیات، 
زندگی او پس از مرگ چگونه است؟«، »زاد و توشهٔ سفر به جهان دیگر چیست؟« و »خوشبختی وی 

در آن سرا در گرو انجام چه کارهایی است؟«

خ�نم �ب س� ن اس�ت و همه �ش ن ا�ی ر م
ک

� ها �ف �نمرو�ز �ت �ی�ش
�خو دل  احوال  ا�ز  ل  ا�ف �غ را  �چ ه  �ک

ود �ب ه  �چ هر  �ب د�نم  م �آ ده ام  م �آ ا  �ج
�ک وط�نم3ا�ز  ی  �نما�ی �ن ر  �خ �آ ی روم  م ا  �ج

�ک به  �

1ــ با این سرمایه ها در درس دوم کتاب دین و زندگی پایهٔ دهم با عنوان »پر پرواز« آشنا شده اید. 
2ــ وَ استَفرِغ اَیّامی فی ما خَلَقتَنی لَه و. دعای مکارم الاخلاق. 

٣ــ دیوان شمس، مولوی.



14

تدبّر در قرآن

3ــ کشف راه درست زندگی: راه زندگی یا »چگونه زیستن« که ارتباط دقیقی با دو نیاز قبلی 
دارد، دغدغهٔ دیگر انسان های فکور و خردمند است. این دغدغه از آن جهت جدی است که انسان 
فقط یک بار به دنیا می آید و یک بار زندگی در دنیا را تجربه می کند. بنابراین در این فرصت تکرارنشدنی، 
باید از بین همهٔ راه هایی که پیش روی اوست، راهی را برای زندگی انتخاب کند که به آن مطمئن باشد 
تا بتواند با بهره مندی از سرمایه های خدادادی به هدف خلقت برسد. بنابراین، یکی از سؤالات اساسی 

انسان این است که راه درست زندگی کدام است؟ و چگونه می توان به آن دست یافت؟

در آیات سورهٔ عصر تدبر کنید و با کمک دوستان 
خود، به سؤالات پاسخ دهید:

حیمِ حمٰنِ الـرَّ بسِمِ اللّهِٰ الـرَّ
و   العَصرِ، اِنَّ الِنسانَ لفَی خُسرٍ، اِلَّ الَّذینَ آمَنوا 

برِ وَ عَمِلوُا الصّالحِاتِ وَ توَاصَوا باِلحَقِّ وَ توَاصَوا باِلصَّ
1ــ خداوند در این سوره به چه چیزی سوگند خورده است؟ چرا؟

2ــ چه خسارتی انسان را تهدید می کند؟
3ــ چه کسانی دچار خسران نمی شوند؟

پاسخ به این نیازها و سؤال های اساسی باید حداقل دو ویژگی داشته باشد:
الف( کاملاً درست و قابل اعتماد باشد؛ زیرا هر پاسخ احتمالی و مشکوک نیازمند تجربه و آزمون 
راه های  که  به خصوص  نیست،  کافی  تجربه ای  چنین  برای  آدمی  محدود  عمر  که  حالی  در  است. 

پیشنهادی هم بسیار زیاد و گوناگون اند.
ب( همه جانبه باشد؛ به طوری که به نیازهای مختلف انسان به صورت هماهنگ پاسخ دهد؛ زیرا ابعاد 
جسمی و روحی، فردی و اجتماعی و دنیوی و اخروی وی، پیوند و ارتباط کامل و تنگاتنگی با هم دارند 

و نمی توان برای هر بعُدی جداگانه برنامه ریزی کرد. 
با توجه به این دو ویژگی کسی می تواند پاسخ صحیح این سؤال ها را بدهد که:

١ــ آگاهی کاملی از خلقت انسان، جایگاه او در نظام هستی، ابعاد دقیق و ظریف روحی و جسمی و 
نیز فردی و اجتماعی او داشته باشد. 



15

فعالیت کلاسی
با توجه به توضیحات، بررسی کنید که

الف( آیا عقل انسان به تنهایی می تواند به این سؤال های اساسی پاسخ کامل و جامع دهد ؟ چرا؟
ب( آیا انسان به تنهایی می تواند مسیر سعادت را طراحی کند؟ چرا؟

شیوۀ هدایت خداوند
خداوند هر دسته از مخلوقات را متناسب با ویژگی هایی که در وجودشان قرار داده است هدایت 
می کند.1  انسان ویژگی هایی دارد که او را از سایر مخلوقات متمایز می کند و همین امر سبب شده شیوهٔ 

هدایت او متفاوت باشد. 
یکی از این ویژگی ها، توانایی تعقّل و تفکر و ویژگی دیگر قدرت اختیار و انتخاب اوست؛ انسان، ابتدا 
دربارهٔ هرکاری تفکر می کند، اگر تشخیص داد که آن کار مفید است و او را به هدفش می رساند، آن را 

انتخاب می کند و انجام می دهد. 
هدایت خداوند نیز از مسیر این دو ویژگی می گذرد؛ یعنی خداوند برنامهٔ هدایت انسان را که در برگیرندهٔ 
پاسخ به سؤالات بنیادین است، از طریق پیامبران می فرستد، تا انسان با تفکر در این برنامه و پی بردن به 
ویژگی ها و امتیازات آن، با اختیار خود این برنامه را انتخاب کند و در زندگی به کار بندد و به هدفی که 

خداوند در خلقت او قرار داده است، برسد. 
نبایدها، راه  بایدها و  با کسب معرفت و تشخیص  پیام الهی تفکر می کند و  با عقل خود در  انسان 

صحیح زندگی را می یابد و پیش می رود.

1ــ به طور مثال، زنبور عسل که ساختمان بدنی ویژه ای دارد و برای تولید عسل باید مکان مخصوصی را تهیه کند، خداوند او را هدایت 
می کند تا آن کندوی مخصوص را بسازد )سورهٔ نحل، آیهٔ 68(.

انتظار  چه عاقبتی در  دقیقاً  و  دارند  از مرگ، چه سرنوشتی  انسان ها، پس  که  بداند  ٢ــ همچنین 
آنهاست.

https://www.roshd.ir/111204-1-3


16

امام کاظم  به شاگرد برجسته خود، هشام بن حکم، فرمود:
»ای هشام، خداوند رسولانش را به سوی بندگان نفرستاد، جز برای آنکه بندگان در پیام الهی تعقل 
کنند. کسانی این پیام را بهتر می پذیرند که از معرفت برتری برخوردار باشند و آنان که در تعقل و تفکر 
برترند، نسبت به فرمان های الهی داناترند و آن کس که عقلش کامل تر است، رتبه اش در دنیا و آخرت 

بالاتر است.«1
بنابراین با کنار هم قرار گرفتن عقل و وحی می توان به پاسخ سؤال های اساسی دست یافت. البته 
انسان به علت دارا بودن اختیار می تواند راه های دیگری را نیز برگزیند. اما چنان که گفته شد، چون هر 
برنامهٔ دیگری غیر از برنامهٔ خداوند نمی تواند پاسخ درستی به آن نیازها بدهد، انسان زیان خواهد کرد و 

با دست خالی به دیار آخرت خواهد شتافت.

می تواند  قیامت  در  انسان  کند،  رها  را  او  و  ندهد  پاسخ  انسان  اساسی  سؤال های  به  اگر خداوند 
بگوید: .......................................................................................
...............................................................................................

خداوند، در قرآن کریم دربارهٔ تمام و کامل شدن حجت الهی با فرستادن انبیا فرموده است:
سُلِ .... 2 ةٌ بعَدَ الرُّ رینَ وَ مُنذِرینَ لئِلَا ّ یَکونَ للِنّاسِ عَلیَ اللّهِٰ حُجَّ رُسُلً مُبشَِّ

پیامبران، برای مردم در  بعد از آمدن  تا  باشند،  بیم دهنده  رسولانی )را فرستاد که( بشارت دهنده و 
مقابل خداوند، دستاویز و دلیلی نباشد...

خداوند با ............................................. راهِ ................................. 
را بسته است و حجت را بر بندگان تمام کرده است.

1ــ اصول کافی، کلینی، ج 1، ص 19.
2ــ سورهٔ نساء، آیهٔ 165.

تکمیل کنید



17

طرح  آن  از  سؤالی  دانشگاه  ورودی  آزمون های  و  پایانی  امتحانات  در  و  بوده  دانش آموز  اطلاعات  توسعه  جهت  صرفاً  قسمت  این  1ــ 
نمی شود.

www.yjc.ir/fa/news/4405531 2ــ

شاید این سؤال پیش بیاید که: انسان امروزی چقدر به دین و پیام آسمانی نیازمند 
است؟ به عبارت دیگر: آیا آن نیازهایی که انسان های گذشته را به سوی خدا و دین الهی 

می کشاند، همچنان پابرجاست؟
با نگاهی به سرنوشت انسان معاصر و شرایط کنونی او درمی یابیم که نه تنها آن نیازهای بنیادین 
قوی تر و جدی تر از گذشته پابرجاست، بلکه اگر انسان امروز به خدا و پیام الهی روی نیاورد، 

سرنوشت خطرناکی در انتظار اوست.
در قرن های هفدهم، هجدهم و نوزدهم که علوم تجربی در غرب پیشرفت کرد، چنین تصور 
برتر انسان پاسخ گفت. اما هر قدر که علم  نیازهای  به  با کمک این علوم  می شد که می توان 
پیش می رفت انسان احساس می کرد که نیازهای بنیادینش همچنان بی پاسخ مانده است. انسان 
و  ظلم  شده،  گم  وی  زندگی  متعالی  هدف  یافته،  کاهش  درونی اش  آرامش  که  می بیند  امروز 
بی عدالتی گسترش یافته، دانش و تکنولوژی در خدمت اهداف ضدانسانی صاحبان زر و زور 
اندک(  )با جمعیتی  ثروتمند  بسیار زیاد( و  )با   جمعیتی  به دو قطب محروم  قرار گرفته، جهان 
و  مظلوم  انسان های  جان  فوق العاده  تخریبی  قدرت  با  مخرب  سلاح های  است،  شده  تقسیم 
بی دفاع را به راحتی می گیرد، انواع مواد مخدر در شکل های مختلف در دسترس افراد قرار 
گرفته، فسادهای گوناگون اخلاقی رواج یافته و استفاده ابزاری از زن، ارزش انسانی زنان را 

تنزل داده است.
اگر از ظاهر تزیین شده زندگی انسان امروز عبور کنیم و به واقعیت درونی آن برسیم، رنج بزرگ 
او را مشاهده می کنیم. انسان امروزی دریافته است که علم با همه فایده ها و خوبی هایش، به تنهایی 
نمی تواند او را از بحران های بزرگ رهایی بخشد و به نیازهای اساسی اش پاسخی مناسب دهد. 
همین امر، انسان را برانگیخته است تا بار دیگر به خدا و دین روی آورد و رهایی از سرگردانی را 
در بازگشت به دین جست وجو کند. در نتیجه، انسان امروز بیش از گذشته به پیام الهی احساس 

نیاز می کند.
خوب است بدانیم که  اکنون ترجمه قرآن کریم به زبان انگلیسی از پرطرفدارترین کتاب هاست و 

شمار کسانی که در اروپا به دین اسلام می گروند، بیش از سایر ادیان است.2

پاسخ سؤالات شما ١



18

اندیشه و تحقیق

١ــ آیا انسان می تواند پاسخ دادن به نیازهای برتر را نادیده بگیرد و براساس ضرب المثل »هرچه 
پیش آید خوش آید« رفتار کند؟ چرا؟

٢ــ آیا می توانیم پاسخ به نیازهای برتر را به احساسات شخصی و سلیقه فردی واگذار کنیم؟ چرا؟
3ــ شعر زیر با کدام یک از نیازهای برتر انسان مرتبط است؟ چرا؟

را ه1  �ش �ی �پ ر  ه�ن د  ردم�ن �خ گارمرد  رو�ز ن  ا�ی در  �با�یس�ت  دو  عمر 

ن �ت مو�خ �آ به  ر � �ج �ت ی 
ک

� �ی به  � ا  کار2�ت به  � ردن  �ب به  ر � �ج �ت ری 
گ

د� �با 

1ــ هنرپیشه: کاردان و با فرهنگ.
2ــ سعدی.



19



20

قرائت
ن  ٣  ه آل عمرا سور جز ء  ٣	

وَ  اِذ  اخََ ذَ االلهُ میثاقَ الـنبیِّـ� ـَن     لَـما  آتـَ یتُــ஑ُمــ مِن ஐِـتـبٍ
قٌ لِـما مَع஑َـمُــ ءஐَُـمــ  رَسولٌ    مُصَدِّ وَ حِکمَۀٍ    ثـمُــ ج ا
 ــَررتـمُــ    وَ اَخَذتـُمــ نــه{‘ قالَ ءَ اَق  لتَُــؤمِنُن، بـِ ه    وَ لَـتنََــصُرُ
عَ ل௽ ذل஑ِـمُُــ اِصري «  قالوا اَقـَررنا ‘ قالَ فاَشَهدوا   وَ انََـــا
ئکَِ هِدیَن، � فَمَن تَـوَل௽ّ بَـعدَ  ذلکَِ    فَــاوُلـ مَع஑َُمــ مِنَ الشّْ
هُمُــ الـفسِقونَ، � اَفغَیَرَ  دیِن، االلهِ یَبــغونَ    وَ لهَ{ اَسلمََــ
ارَضِ    طَوعًــا  وஐََــرهًا    وَ  الِیَــ هِ تِ،  وَال ـو م الس ௽ِمنَ ف
یُرجَعونَ � قلُ آمَنّـــا بِــااللهِ    وَما  انُــِزلَ عَلیَـنا    وَما  انُــِزلَ
اسَباطِ قَ   وَیَـعقوبَ   وَال ـعیلَ   وَ اِسحـهیمَ   وَ اِسم اِبــر ௽عَل
هِمــ· وَ ما  اوتىَِ موس௽    وَعیسى    وَالنــبِــیّـونَ،  مِن  رَ بّــِ
قُ  بَـیَن  اَحَ دٍ  مِنــهُمــ    وَ نَحنُ، لَـه{ مسُلِمونَ، � انـُفَــّرِ ل
اِسلاامِ،   دینــً ـا      فَ لنَ، یـقُبــَ ـَل  مِنـــُه وَ منَ، یبََتـغِ  غَیرَ  ال
وَ هُ وَ  ف௽ِ الآخِـَرةِ  مِنَ الخسِریَـن � کیَـفَ یَهدِي االلهُ قَومًا
ஐَـفَــروا  بَـعدَ  ایـ مانِــهِمــ     وَ شَهِدوا  اَن، الرسولَ  حَقٌّ
 ـلِمیَن � ا یَه ـدِي الـقوَمَ، الظّْ تُ ‘ وَااللهُ  ل ءَهُمُــ الـبیَنِّــوَج ا

سورَةُ  آلِ عِمـرانَ

ید.
ت کن

 دق
 آن

ای
معن

 به 
د و

وانی
 بخ

مله
ه ج

له ب
جم

ت، 
قرائ

ی 
گو

ه ال
جه ب

 تو
رابا

س 
 در

ات
آی

نی
خوا

فرد
ع و

تما
اس

 

https://www.roshd.ir/111204-1-4


21

و ]به یاد آرید[ هنگامی که خداوند از پیامبران ] و پیروان آنها [ پیمان گرفت که 
هر گاه به شما کتاب و حکمت دادم سپس ]در آینده[ فرستاده‏ای برای شما آمد 
باید به او ایمان آورید و او را  که آنچه را در نزد شماست تصدیق نمود، حتماً 
یاری دهید. آن‏گاه] به پیامبران[ فرمود: آیا اقرار کردید و در این باره پیمان مرا 
پذیرفتید؟ گفتند: آری، اقرار کردیم. فرمود: پس گواه و شاهد باشید و من نیز با 

81 شما از شاهدانم. 
82 پس کسانی‏که بعد از این روی برتابند، آنان فاسقان اند. 

آیا غیر از دین خدا می‏جویند؟ و همهٔ کسانی‏که در آسمان‏ها و زمین اند، خواه 
83 و ناخواه در برابر او تسلیم اند. و همه به سوی او بازگردانده می‏شوند. 

]ای پیامبر،[ بگو: من و پیروانم به خدا و آنچه بر ما نازل شده و آنچه بر ابراهیم 
و اسماعیل و اسحاق و یعقوب و اسباط ]پیامبرانی از نسل یعقوب[فروفرستاده 
شده، و آنچه به موسی و عیسی و دیگر پیامبران از جانب پروردگارشان عطا 
شده است ایمان آورده‏ایم و میان هیچ‏ یک از پیامبران فرقی نمی‏گذاریم و ما 

84 تسلیم و فرمانبردار خداییم. 
و هرکس دینی جز اسلام اختیار کند، هرگز از او پذیرفته نخواهد شد و در 

85 آخرت از زیانکاران خواهد بود. 
چگونه خداوند قومی را که پس از ایمانشان کافر شدند، هدایت کند؟ با اینکه 
پیش از این شهادت داده بودند که پیامبر بر حق است و دلایل روشن نیز به آنان 

86 رسیده بود و خدا مردم ستمکار را هدایت نمی کند. 

ترجمه



22

تداوم هدایت

خداوند با لطف و رحمت خود، ما انسان ها را تنها نگذاشت و هدایت ما را بر عهده گرفت و  
راهی را در اختیارمان قرار داد، که همان راه مستقیم خوشبختی است.

در این درس می خواهیم به این سؤال ها بپردازیم که:
آیا خداوند یک راه و یک دین برای ما فرستاده، یا راه ها و ادیان متعددی در اختیارمان قرار 

داده است؟
چرا خداوند پیامبران متعددی برای هدایت انسان فرستاده است؟

علت پایان یافتن ارسال پیامبران از سوی خداوند چیست؟



23

تدبّر در قرآن
به ترجمه آیات توجه کنید: 

1ــ »خداوند از دین همان را برایتان بیان کرد که نوح را بدان سفارش نمود. و آنچه را ما به تو 
وحى کردیم و به ابراهیم و موسى و عیسى توصیه نمودیم، این بود که دین را به پا دارید، و در آن 

تفرقه نکنید.«1
2ــ »قطعاً دین نزد خداوند، اسلام است و اهل کتاب در آن، راه مخالفت نپیمودند مگر پس از 

آنکه به حقانیّت آن آگاه شدند، آن هم به دلیل رشک و حسدی که میان آنان وجود داشت.«2
3ــ »]این دین[ آیین پدرتان ابراهیم است و او شما را از پیش مسلمان نامید.«3

4ــ »ابراهیم نه یهودى بود و نه مسیحى؛ بلکه یکتاپرست )حق گرا( و مسلمان بود.«4
اکنون به این سؤالات پاسخ دهید:

الف( خداوند از پیامبران می‌خواهد تا در چه چیز تفرقه نکنند؟ 
.........................................................................................
ب( دین مورد قبول نزد خداوند کدام است؟ …………………………………………

ج( اهل کتاب )یهودیان و مسیحیان( با چه چیزی مخالفت کردند؟ علت مخالفت آنها چه بود؟ 
..........................................................................................
د( حضرت ابراهیم  چه آیینی داشت؟………………………………………………
هـ( مسیحیان و یهودیان او را پیرو چه آیینی می‌دانستند؟  ………………………………

		  2ــ  سورهٔ آل عمران، آیهٔ 19.      1ــ سورهٔ شوری، آیهٔ 13.
			  4ــ سورهٔ آل عمران، آیهٔ 67.  3ــ سورهٔ حج، آیهٔ 78.

دین به معنای »راه« و »روش« است. دین اسلام راه و روشی است که خداوند برای زندگی انسان ها 
پیامبران  به همه  بر اساس آیات قرآن کریم، خداوند یک دین برای انسان‌ها فرستاده و  برگزیده است. 
فرمان داده است تا همان دین را در میان مردم تبلیغ کنند و راه تفرقه در پیش نگیرند. انبیا هم این فرمان 

را اطاعت کرده و مأموریت خود را با شایستگی انجام داده‌اند.
حال شایسته است بدانیم:

1ــ چرا خداوند فقط یک دین برای هدایت بشر فرستاده است؟
2ــ با وجود یکی بودن دین، چرا خداوند پیامبران متعدد فرستاده است؟

3ــ چرا بعد از پیامبر اکرم  پیامبر جدیدی نمی آید و پیامبری به ایشان ختم می شود؟



24

فطرت مشترک، منشأ دین واحد

آفرینش  خاص  نوع  معنای  به  فطرت 
سخن  انسان  فطرت  از  وقتی  است. 
انسان  خاص  آفرینش  منظور  می گوییم، 
اصل  در  که خداوند  است  ویژگی هایی  و 
آفرینش وی قرار داده است و انسان ها با 
این ویژگی های خاص شناخته می شوند. 
اقوام  تاکنون،  انسان  آفرینش  ابتدای  از 

مختلفی روی زمین زندگی کرده‌اند؛ این افراد با اینکه در برخی خصوصیات، مانند نژاد، زبان، و آداب و 
رسوم با یکدیگر تفاوت هایی دارند، ولی همگان ویژگی‌های فطری مشترکی دارند؛ به طور مثال، همهٔ انسان‌ها:

 از سرمایهٔ تفکر و قدرت اختیار برخوردارند.
 فضیلت‌های اخلاقی مانند عدالت و خیرخواهی را دوست دارند و از رذائل اخلاقی مانند ظلم، 

حسادت و دروغ بیزارند.
 به دنبال زیبایی‌ها، خوبی‌ها و کمالات نامحدودند.

 از فنا و نابودی گریزان و در جست وجوی زندگی جاودانه هستند. 
به سبب این ویژگی‌های مشترک )فطرت(، خداوند یک برنامه کلی به انسان ها ارزانی داشته، تا آنان 
را به هدف مشترکی که در خلقتشان قرار داده است، برساند. همان طور که گفته شد،این برنامه، اسلام 

نام دارد که به معنای تسلیم بودن در برابر خداوند است.
در این برنامه از انسان خواسته می شود تا با اندیشه در خود و جهان هستی، به ایمان قلبی دست 

یابد. ایمان به:
 خدای یگانه و دوری از شرک

 فرستادگان الهی و راهنمایان دین
 سرای آخرت و پاداش و حسابرسی عادلانه

 عادلانه بودن نظام هستی
و در عرصهٔ عمل نیز از انسان می خواهند با ایمانی که کسب کرده است، تلاش نماید تا:

https://www.roshd.ir/111204-1-5


25

 با انجام واجبات دین و ترک حرام‌های آن، خداوند را عبادت و بندگی کند.
 فضایل اخلاقی مانند عفت، راستگویی و امانت داری را کسب نماید و از رذائل اخلاقی، مانند 

ظلم، نفاق، دروغ و ریا دوری کند.
 جامعه ای دینی بر اساس عدالت بنا نماید.

همه پیامبران الهی، مردم را به این امور فراخوانده اند. به همین دلیل، محتوای اصلی دعوت پیامبران یکسان 
است. درواقع همهٔ آنها یک دین آورده اند. با این وجود، تعالیم انبیا در برخی احکام فرعی، متناسب با زمان و سطح 
آگاهی مردم و نیازهای هر دوره تفاوت هایی با یکدیگر داشته است؛ مثلاً همهٔ پیامبران، امت های خود را به نماز دعوت 
کرده‌اند، اما در شکل و تعداد آن تفاوت‌هایی بوده است؛ البته این قبیل تفاوت‌ها سبب تفاوت در اصل دین نشده است. 

علل فرستادن پیامبران متعدد
در پاسخ به سؤال دوم می‌توان گفت فرستادن پیامبران متعدد به این دلایل بوده است:

الف( استمرار و پیوستگی در دعوت: لازمهٔ ماندگاری یک پیام، تبلیغ دائمی و مستمرّ آن است. 
پیامبران الهی با ایمان استوار و تلاش بی‌مانند، در طول زمان های مختلف دین الهی را تبلیغ می‌کردند. آنان 
سختی‌ها را تحمل می‌کردند تا خداپرستی، عدالت طلبی و کرامت های اخلاقی میان انسان‌ها جاودان بماند 
و گسترش یابد و شرک، ظلم و رذائل اخلاقی از بین برود. این تداوم سبب شد تا تعالیم الهی جزء سبک 

زندگی و آداب و فرهنگ مردم شود و دشمنان دین نتوانند آن را به راحتی کنار بگذارند.
ب( رشد تدریجی سطح فکر مردم: علت دیگر فرستادن پیامبران متعدد، رشد تدریجی فکر و 

اندیشه و امور مربوط به آن، مانند دانش و فرهنگ می باشد.
از این رو، لازم بود تا در هر عصر و دوره ای پیامبران جدیدی مبعوث شوند، تا همان اصول ثابت دین 
الهی را در خور فهم و اندیشهٔ انسان‌های دوران خود بیان کنند و متناسب با درک آنان سخن گویند. در 
حقیقت، هر پیامبری که مبعوث می شد، دربارهٔ توحید، معاد، عدالت، عبادت خداوند و مانند آن سخن 

گفته، اما بیان او در سطح فهم و درک مردم زمان خود بوده است.
پیامبر اکرم  می فرماید:

ما پیامبران مأمور شده‌ایم اِناّ مَعاشِرَ الانَبِیاءِ اُمِرنا	
که با مردم به اندازه عقل‌شان سخن بگوییم اَن نـُکَلِمّ‏َ النّاسَ‏ عَلی‏ٰ قَدرِ عُقولِهِم1	

زندگی  و  فرهنگ  سطح  بودن  ابتدایی  علت  به  پیشین:  پیامبر  تعلیمات  تحریف  ج( 
تغییر  گونه‌ای  به  یا  می‌شد،  فراموش  تدریج  به  انبیا  تعلیمات  کتابت،  توسعهٔ  عدم  و  اجتماعی 
می‌یافت که با اصل آن متفاوت می‌شد؛  بر این اساس، پیامبران بعدی می آمدند و تعلیمات اصیل 

و صحیح را بار دیگر برای مردم بیان می‌کردند.
1ــ کافی، کلینی، ج 8، ص 268.

https://www.roshd.ir/111204-1-6


26

بیشتر بدانیم
نگاهی به تورات و انجیل و تحریفات آنها

شما احتمالاً نام کتاب مقدس را شنیده اید. این کتاب مشتمل بر دو قسمت عهد عتیق )تورات و چند 
بخش دیگر( و عهد جدید )انجیل( است و به همین دلیل این کتاب به عهدین معروف است. عهد عتیق 
فقط کتاب مقدس یهودیان است ولی مسیحیان تورات و انجیل را با هم به عنوان کتاب مقدس قبول دارند. 

وجود تعلیمات متناقض با عقل و علم نشان می دهد بخش های زیادی از عهدین تحریف شده است.
یهودیان، توراتی را که از حضرت موسی  باقی مانده بود، در تابوت مقدس نگهداری می کردند اما 
در سال 586 قبل از میلاد مسیح، این تابوت و تورات داخل آن در حمله بخت النصر نابود شد. یهودیان 
در سال 475 قبل از میلاد مجدداً تورات را جمع آوری کردند. یعنی 111 سال خبری از تورات نبود و 

همین امر سبب تغییر و دگرگونی در تورات شد. 
، هیچ اثری  درباره کتاب انجیل نیز خود مورخان غربی نوشته اند که پس از عروج حضرت عیسی 
از کتاب انجیل میان مردم نبود. پس از گذشت مدتی برخی از یاران حضرت عیسی یا شاگردان 
آنها برداشت ها و خاطرات خود را از آن حضرت نوشتند و نام انجیل بر آن نهادند، به گونه ای که 
ده ها انجیل تألیف شد. تا اینکه چند قرن بعد، شورای مرکزی مسیحیان تصمیم گرفت تنها چهار 

انجیل را تأیید کند و اجازه نشر و گسترش سایر انجیل ها را ندهد.1
به نمونه هایی از تحریفات صورت گرفته در کتاب مقدس توجه کنید:

 و مار از همهٔ حیوانات صحرا که خداوند ساخته بود، هشُیارتر بود. به زن ]حوا[ گفت: آیا خدا 
حقیقتاً گفته است که از همهٔ درختان باغ نخورید؟ 

زن به مار گفت: از میوهٔ درختان باغ می خوریم، لکن از میوهٔ درختی که در وسط باغ است، خدا گفت 
از آن مخورید و آن را لمس مکنید، مبادا بمیرید. 

مار به زن گفت: هر آینه نخواهید مرد، بلکه خدا می داند در روزی که از آن بخورید، چشمان شما باز 
شود و مانند خدا، عارف نیک و بد خواهید بود.                          

کتاب مقدس، عهد عتیق، سفر پیدایش ، باب 3: 5  ــ1
 ]پس از خوردن میوهٔ ممنوعه توسط آدم و حوا[ خداوند گفت: همانا انسان مثل یکی از ما شده 
است، که عارف نیک و بد گردیده. اینک مبادا  دست خود را دراز کند و از درخت حیات نیز بخورد، 

و تا ابد زنده ماند. 
پس خداوند آدم را بیرون کرد و در طرف شرقی باغ عدن، فرشتگان را قرارداد و ]همچنین[ شمشیر 

آتشباری را که به هر سو گردش می کرد تا از درخت حیات محافظت کند. 
کتاب مقدس، عهد عتیق، سفر پیدایش ، باب 3: 24  ــ22

 و یعقوب تنها ماند و فردی ]خدا[ با وی تا طلوع فجر کشتی می گرفت. 
1ــ برای مطالعهٔ بیشتر در این خصوص، به مقدمهٔ آقای جمشید غلامی نهاد بر کتاب »انجیل برنابا«، نشر نیایش مراجعه کنید.



27

و چون او دید نمی تواند بر وی ]یعقوب[ غلبه کند، کف پای یعقوب را فشرد، و کف پای یعقوب در 
کشتی گرفتن با او فشرده شد. 

پس او ]خدا[ گفت: مرا رها کن زیرا که فجر می شکافد.]یعقوب[ گفت: تا مرا خیر و برکت ندهی، 
تو را رها نکنم. 

او گفت: نام تو چیست؟ گفت: »یعقوب«. 
گفت: از این پس نام تو یعقوب خوانده نشود بلکه اسرائیل خوانده شود، زیرا که با خدا مبارزه کردی 

و نصرت یافتی! …
و یعقوب آن مکان را »فِنیئیل« نامیده، گفت: زیرا در این مکان خدا را روبه رو دیدم و جانم رستگار شد.                                        
کتاب مقدس، عهد عتیق، سفر پیدایش ، باب 32: 30ــ24

 و ]آدم و حوا[ صدای خدا را که در حال راه رفتن در باغ بود، شنیدند و آدم و زنش خویشتن را 
از حضور خداوند در میان درختان باغ پنهان کردند. 

و خداوند آدم را ندا داد و گفت: کجا هستی؟ 
]آدم[ گفت: چون آوازت را در باغ شنیدم، ترسان گشتم، زیرا که عریانم. پس خود را پنهان کردم

8    کتاب مقدس، عهد عتیق، سفر پیدایش ، باب 3: 10ـ

خدا جهان را این قدر محبتّ نمود که پسر یگانهٔ خود را ]حضرت عیسی[ داد تا هر که به او ایمان 
آورد، هلاک نگردد بلکه حیات جاودانی یابد. 

زیرا خدا پسر خود را در جهان نفرستاد تا بر جهان داوری کند، بلکه تا به وسیلهٔ او جهان نجات یابد. 
کتاب مقدس، عهد جدید، انجیل یوحنا، باب 16:3

دانش تکمیلی )١(
با اینکه تورات و انجیل های امروزی با آنچه خداوند به عنوان کتاب آسمانی فرستاده بود، تفاوت های 
بسیاری دارد و سعی شده تا هرجا که به صورت مستقیم بشارتی به آمدن حضرت محمد داده شده 

است، حذف یا تحریف شود، اما هنوز آثاری از این بشارت ها در این دو کتاب باقی 
است. اگر دوست دارید با برخی از این بشارت ها آشنا شوید این رمزینه را مشاهده کنید.

انسان ها  تمامی  هدایت  برای  را  پیامبران  خداوند  اگر  که  می پرسند  را  سؤال  این  برخی 
فرستاده است، پس چرا همه پیامبران در منطقۀ غرب آسیا و بین النهرین مبعوث شده اند و ما 

پیامبری که در آفریقا یا اروپا مبعوث شده باشد، نداریم؟

پاسخ سؤالات شما )1(

https://www.roshd.ir/111204-1-7


28

در پاسخ باید گفت: ادّعای بعثت همهٔ پیامبران در این منطقه ادعای درستی نیست؛ زیرا:
1ــ بنابر فرمایش خداوند در قرآن کریم، هیچ امتى در گذشته نبوده مگر اینکه برای آن امت 
هشداردهنده، راهنما و پیامبری فرستاده شده است؛ این آیات به صراحت اعلام مى کنند که همهٔ 
اقوام و ملت ها از نعمت نبوت و هدایت الهى برخوردار بوده اند. برخی از این آیات عبارت اند از: 

ةٍ اِلّ خَلا فیها نذَیر1ٌ... ...وَ اِن مِن اُمَّ
 و هر امّتى در گذشته انذارکننده‏اى داشته است.

ةٍ رَسولً اَنِ اعبُدُوا اللّهَٰ وَ اجتنَبُِوا الطّاغوتَ...2  وَ لقََد بعََثنا فی کُل‏ِّ اُمَّ
ما در هر امتى رسولى برانگیختیم تا خداى یکتا را بپرستید و از طاغوت اجتناب کنید...

اِنَّما اَنتَ مُنذِرٌ وَ لکُِلِّ قَومٍ هاد3ٍ ... 
جز این نیست که تو بیم‏دهنده‏اى و هر قومى را هدایتگری است.

2ــ در قرآن کریم، تصریح شده که نام بسیاری از پیامبران در این کتاب شریف نیامده است4.
یکصدوبیست وچهار هزار پیامبر از سوی خداوند مبعوث شده اند که تنها حدود 30 نفر از 
آنها در قرآن نام برده شده است؛ اگر قرار بود فقط نام پیامبران در قرآن ذکر شود تصور کنید که 
حجم قرآن چقدر می شد! از همین جهت، ما اسامی بسیاری از پیامبران مناطق آسیای شرقی، 

اروپا و امریکا و آفریقا را در دست نداریم.
بلکه  دانست،  محدود  خاورمیانه  منطقهٔ  به  را  پیامبران  وجود  نمى توان  اینکه،  سخن  چکیدهٔ 

همان گونه که بیان شد، هیچ قومى بر روى زمین از هدایت پیامبران محروم نبوده است. 

عوامل ختم نبوت
زمان  هر  در  را  پیامبر  به  نیاز  عدم  یا  نیاز  که  اوست  و  می فرستد،  را  پیامبران  خداوند  که  آنجا  از 
تشخیص می دهد، تعیین زمان ختم نبوت نیز با خداست. زیرا اوست که دقیقاً می داند عوامل ختم نبوت 
فراهم شده یا نه. مثلاً یکی از عوامل بی نیازی از آمدن پیامبر جدید، حفظ کتاب آسمانی از تحریف و 
وجود آن در میان مردم است. اما تشخیص اینکه در چه زمانی مردم به مرحله ای می رسند که می توانند 
کتاب آسمانی خود را حفظ کنند، در توانایی انسان نیست و فقط خداوند از چنین علمی برخوردار 
عوامل  که  می یابیم  در   ، محمد  حضرت  زمان  در  نبوت  ختم  اعلام  به  توجه  با  بنابراین،  است. 

1ــ سورهٔ فاطر، آیهٔ 24.

2ــ سورهٔ نحل، آیهٔ 36.
3ــ سورهٔ رعد، آیهٔ 7.

4ــ سورهٔ غافر، آیهٔ 78 و سورهٔ نساء، آیهٔ 164. 



29

بی نیازی از پیامبر جدید فراهم بوده است. برخی از این عوامل عبارت اند از:
1ــ آمادگی جامعۀ بشری برای دریافت برنامۀ کامل زندگی: پایین بودن سطح درک انسان ها و 
عدم توانایی آنان در گرفتن برنامهٔ کامل زندگی از عوامل تجدید نبوت ها بود. در عصر نزول قرآن، با اینکه 
مردم حجاز سطح فرهنگی پایینی داشتند، اما آمادگی فکری و فرهنگی جوامع مختلف به میزانی بود که 
می توانست کامل‌ترین برنامه زندگی را دریافت و حفظ کند و به کمک آن، پاسخ نیازهای فردی و اجتماعی 
خود را به دست آورد. به همین جهت می بینیم که با ورود اسلام به سرزمین های دیگری مانند ایران، عراق، 

مصر و شام، نهضت علمی و فرهنگی بزرگی آغاز شد و دانشمندان و عالمان فراوانی ظهور کردند. 
2ــ حفظ قرآن کریم از تحریف: با تلاش و کوشش مسلمانان و در پرتو عنایت الهی و با اهتمامی 
که پیامبر اکرم   در جمع آوری و حفظ قرآن داشت، این کتاب دچار تحریف نشد و هیچ کلمه‌ای 
بر آن افزوده یا از آن کم نگردید. به همین جهت این کتاب نیازی به »تصحیح« ندارد و جاودانه باقی 

خواهد ماند.1
: تعیین امام معصوم از طرف خداوند سبب  3ــ وجود امام معصوم پس از پیامبر اکرم 
شد که مسئولیت‌های پیامبر، به جز دریافت وحی ادامه یابد و جامعه کمبودی از جهت رهبری و هدایت 

نداشته باشد.2
4ــ پویایی و روزآمد بودن دین اسلام: دینی می‌تواند برای همیشه ماندگار باشد که بتواند به 
همهٔ سؤال ها و نیازهای انسان‌ها در همهٔ مکان ها و زمان ها پاسخ دهد. دین اسلام ویژگی هایی دارد که 

می تواند پاسخ گوی نیازهای بشر در دوره های مختلف باشد. برخی از ویژگی ها عبارت اند از:
و  فردی  زندگی  در  انسان  ثابت:  نیازهای  به  توجه  درعین  متغیر،  نیازهای  به  توجه  اول: 
اجتماعی دو دسته نیاز دارد: نیازهای ثابت مانند نیاز به امنیت، عدالت، داد و ستد با دیگران، ازدواج 
و تشکیل خانواده، تعلیم و تربیت و حکومت. این نیازها در همهٔ زمان ها برای بشر وجود داشته است و 

1ــ در مورد عدم تحریف قرآن دلایل زیادی وجود دارد. یكى از دلایلی كه شبهه تحریف را از بین مى برد این است كه همهٔ نسخه های 
قرآنی كه از صدر اسلام و همچنین در دوره های مختلف تاریخی باقی مانده است دقیقاً به همین شكلی است كه اكنون وجود دارد. با توجه به 
این نكته اگر تغییر و تحریفی در قرآن رخ می داد بی تردید باید شاهد تفاوت قرآن های امروزی با نسخه های به جای مانده از قرن های گذشته و 

به خصوص صدر اسلام باشیم.
امروزه در مجموعه‏ هاى فرهنگى و موزه های مربوط به نسخ خطی جهان، قرآن هایى موجود است که نگارش آنها به بیش از هزار سال و گاه 
به عصر پیامبر مى‏رسد، و همهٔ این نسخه ها از آغاز تاکنون بدون هیچ تحریف و کاستى و یا زیادتى است و همگی از لحاظ آیات و محتوا همانند 
یكدیگر هستند. به تازگی نیز در تحقیقاتی، کارشناسان آلمانی پی برده‌اند قرآنی که در کتابخانه دانشگاه توبینگن آلمان نگهداری می‌شود، بسیار 
قدیمی و مربوط به نیمه اول قرن اول هجری است. قرآن یادشده از ۱۵۰ سال پیش در خزانه کتابخانه دانشگاه توبینگن نگه‌داری می‌شود، اما 
تاکنون کسی به قدمت و اهمیت آن پی نبرده بود. نسخه‌شناسان با استفاده از تکنیک‌های نوین دریافته‌اند که قرآن مذکور، در سال‌های ۶۴۹ 
. برای کسب اطلاعات بیشتر در این خصوص  تا ۶۷۵ میلادی تحریر شده است، یعنی تنها ۲۰ تا ۴۰ سال پس از وفات حضرت محمد 

www.mehrnews.com/news/2427087 ؛www.archaeologie - online.de/nachrichten  :مراجعه کنید به
2ــ با مسئوليت های پیامبر و امامان در درس های آينده آشنا خواهيد شد.



30

از بین نمی روند. دین اسلام برای هر کدام از این نیازها قوانین ثابت و مشخصی دارد.
دستهٔ دیگر، نیازهای متغیر هستند که از درون همین نیازهای ثابت پدید می آیند؛ یعنی، انسان ها با 
گذشت زمان برای پاسخ گویی به نیازهای ثابت خود، از روش ها و شیوه های مختلف و متغیری استفاده 
می کنند. مثلاً داد و ستد یک نیاز ثابت است؛ اما شیوه و چگونگی داد و ستد ممکن است در هر زمان 
تغییر کنند. مثلاً یک روز کالا را با کالا عوض می کردند، روز دیگر به جای کالا سکه می گرفتند، بعدها 
پول اعتباری یعنی اسکناس به بازار آمد و امروزه قراردادهای بانکی، معامله ها را تنظیم می کنند. نیاز 
به امنیت هم یک نیاز ثابت است، اما چگونگی تأمین امنیت و ابزارها و اسلحه هایی که به این منظور به 
کار گرفته می شود در مقایسه با دوره های گذشته بسیار متفاوت شده است. معارف اسلامی به گونه ای 
است که متخصصان دین می توانند از درون آن با توجه به نیازهای جدید به وجود آمده، قوانین مورد نیاز 
جامعه دربارهٔ بانکداری، اسکناس، خرید و استفاده از سلاح های جدید را استخراج کنند و در اختیار 

مردم قرار دهند.1 
مقررات  به  که  دارد  قوانین وجود  و  قواعد  از  اسلام دسته ای  در  تنظیم کننده:  قوانین  دوم: وجود 
اسلامی خاصیت  انطباق و تحرک داده است. این قواعد بر همهٔ احکام و مقررات اسلامی تسلط دارند و مانند 
بازرسان عالی، احکام و مقررات را تحت نظر قرار می دهند و کنترل می کنند. به طور مثال پیامبر اکرم  

فرموده است: لاضَرَرَ و لاضِرارَ فِی الاسلام؛2 اسلام با ضرر دیدن و ضرر رساندن مخالف است. 
این سخن به صورت یک قاعده درآمده و بسیاری از مقررات اسلامی را کنترل می کند. مثلاً روزهٔ ماه 
رمضان بر هر مکلفی واجب است، اما اگر این روزه برای شخصی ضرر داشته باشد، بر او حرام می شود.

بنابراین، بر اساس عواملی که بیان شد، آخرین پیامبر الهی، کامل ترین و شایسته ترین برنامه را برای 
هدایت تمامی انسان ها، در همهٔ زمان ها به مردم معرفی نمود و دیگر نیازی به آمدن پیامبر جدید نیست.



ر �خ �آ به  � ا  �ت اوّل  �ز  اس�ت  ط  �خ ی 
ک

� ر�ی مسا�ف �ته  �ش
�گ هان  �ج ل�ق  �خ او  ر  �ب

د ون سار�بان ا�ن ا �چ �ی �ب ن ره، ا�ن ددر ا�ی کاروان ا�ن ره�نمای  و  ل  دل�ی

1ــ به عنوان مثال، در مورد نیاز به امنیت و حفظ کشور در برابر تهاجم دشمن، که یک نیاز ثابت است، یک قاعدهٔ ثابت وجود دارد و آن 
کمُ …: هرچه در توان دارید از نیرو   عَدُوَّ اللّٰهِ وَ عَدُوَّ

ٰ
ةٍ وَ مِن رِباطِ الخَیلِ ترُهِبونَ بِه اینکه در قرآن کریم می فرماید: وَ اَعِدّوا لهَُم مَااستَطعَتُم مِن قُوَّ

و اسب های ورزیده فراهم آورید، تا به وسیلهٔ آن دشمن خدا و دشمن خود را بترسانید. )سورهٔ انفال، آیهٔ 60(
فراهم کردن نیرو و قدرت برای تأمین امنیت و به میزانی که دشمن بترسد و جرئت حمله پیدا نکند، یک قاعدهٔ ثابت است؛ اما مصداق این 
نیرو در هر زمان متفاوت است. همان گونه که  در یک دورهٔ زمانی برای مقابلهٔ با دشمن به اسب نیاز بوده است، امروزه حکومت اسلامی وظیفه 

دارد به هر ابزار جدید و مشروعی برای حفظ کشور دست یابد تا کشور را از هر تهدیدی حفظ کند. 
2ــ من لا یحضره الفقیه، شیخ صدوق، ج3، ص 103.



31

سالار �ته  �ش
�گ ما  د  ّ س�ی ان  ا�ی�ش �ز  ن کارو  ر در ا�ی �خ هم او اوّل هم او �آ

راه ن  ا�ی ا�یان  �پ ده  م �آ �خ�تم  او  ر  ی الله«1�ب ده » اَدعُوا  الَ ل �ش ا�ز ر او �ن �ب

ی �پ در  مله  �ج دل ها  و  ی�ش  � �پ او  ده  ن وی2�ش ان‌ها دام ر�ف�ته دس�ت �ج
گ

�

وظیفۀ پیروان پیامبران گذشته
وقتی خداوند پیامبر جدیدی برای هدایت مردم می فرستد، وظیفهٔ پیروان پیامبر قبل چیست؟ آیا ادامه 

پیروی از دستورات پیامبر قبلی، مورد قبول خداوند است؟
همان طور که بیان شد، خداوند فقط یک دین و یک راه برای هدایت انسان ها فرستاده است که از آن 
به »اسلام« تعبیر می شود. هر یک از پیامبران، این دین الهی را در خور فهم و اندیشهٔ انسان های دوران 
خود بیان کرده اند. آمدن پیامبر جدید و آوردن کتاب جدید نشانگر این است که بخشی از تعلیمات پیامبر 

قبلی، اکنون نمی تواند پاسخ گوی نیازهای مردم باشد.
هر پیامبری که می‌آمد به آمدن پیامبر بعدی بشارت می‌داد و بر پیروی از او تأکید می‌کرد. بنابراین، 
ایمان  پیامبر  آخرین  به  قبلی  پیامبر  پیروان  که  است  این  نشانگر  زمان،  یک  در  دین  یا چند  دو  وجود 
نیاورده‌اند و این کار به معنای سرپیچی از فرمان خدا و عدم پیروی از دستورات پیامبران گذشته است. 
علاوه بر این، امروزه به جز قرآن کریم هیچ کتاب آسمانی دیگری وجود ندارد که بتوان گفت محتوای 
آن به طور کامل از جانب خداست و انسان ها آن را کم و زیاد نکرده اند و با اطمینان خاطر بتوان از آن 

پیروی کرد. بنابراین، تنها دینی که می‌تواند مردم را به رستگاری دنیا و آخرت برساند اسلام است:
وَ مَن یَبتغَِ غَیرَ الِسلامِ دینًا                    و هر کس که دینى جز اسلام اختیار کند

فَلنَ یُقبلََ مِنهُ                                           هرگز از او پذیرفته نخواهد شد
وَ هُوَ فِی الآخِرَةِ مِنَ الخاسِرین3َ               و در آخرت از زیان کاران خواهد بود.

برخی تصور می‌کنند پیامبران مانند فروشندگان کالا هستند که هر کدام برای خود فروشگاهی باز 
کرده و کالای خود را تبلیغ می‌کنند و مردم می‌توانند بین آن کالاها یکی را انتخاب نمایند. در صورتی 
که پیامبران مانند معلمان یک مدرسه اند که پایه های مختلف تحصیلی را به ترتیب تدریس می کنند و هر 
کدام مطالب سال قبل را تکمیل می کنند. آنان همه یک برنامه و هدف مشخص را دنبال و همه یکدیگر 
را تأیید کرده اند. بنابراین، اگر کسی به آخرین پیامبر الهی ایمان بیاورد در واقع به تمام پیامبران سابق نیز 

ایمان آورده است.4
1ــ سورهٔ یوسف، آیهٔ 108.

2ــ دیوان گلشن راز، شیخ محمود شبستری.
3ــ سورهٔ آل عمران، آیهٔ 85 .

4ــ سورهٔ بقره، آیهٔ 136.

ّّٰ



32

دانش تکمیلی )2(

برای کسب دانش بیشتر در خصوص چگونگی محاسبهٔ اعمال افراد غیر مسلمان 
در جهان آخرت به محتوای این رمزینه مراجعه کنید.

دین دانی یا دین داری؟!
ممکن است این سؤال برای برخی به وجود آید که چرا در میان پیروان دین راستین، 
جوامعی وجود دارد که نه تنها به سمت رشد و پیشرفت نمی روند بلکه به انواع گرفتاری ها 
و مشکلات دچار هستند؟ اگر دین آمده است تا با پاسخ به پرسش ها و نیازهای اساسی 
انسان ها، آنها را از مشکلات و تنگناها نجات دهد، چرا برخی جوامع دینی، گرفتار چنین 

مشکلاتی هستند؟
اولین علت بروز این مسئله، جهل بسیاری از مردم نسبت به دستورها و تعالیم دین است. آنان 
با اینکه ادعا می کنند دین دار هستند، ولی از دستورهای دین اطلاع کامل و درستی ندارند و به جای 
آنکه در پی مطالعه و یادگیری معارف دین باشند، به آنچه از این و آن شنیده اند بسنده می کنند. آنان 
نه     می دانند که اصول دینشان چیست و بر چه پایه هایی استوار است و نه از احکام و قوانین دینشان که 
در زندگی روزمره باید به آن عمل کنند، خبر دارند. این گونه جوامع شاید به ظاهر دینی باشند، اما در 

واقع بهره ای از تعالیم نجات بخش دین نبرده اند.
دومین علت، عمل نکردن مردم به دستورهای دین است. برخی مردم با وجود آگاهی از تعالیم 
دین و با اینکه می دانند که نجات آنها در عمل به این تعالیم است، اما به دلیل دل بستن به هوس های 

زودگذر، به آن عمل نمی کنند و پایبند به دستورهایش نیستند.
بنابراین، اگر می خواهیم تأثیر بی نظیر دین را در زندگی و جامعهٔ خود مشاهده کنیم، باید مطالعه 
و شناخت تعالیم دین و سپس اطاعت از دستورهای آن را سر لوحهٔ کار خود قرار دهیم. البته در 
این راه باید سعی کنیم به تمام احکام شریعت عمل کنیم، نه اینکه به برخی موارد عمل کنیم و برخی 

دیگر را کنار بگذاریم. 

به نظر شما آیا این امکان وجود داشت که خداوند برنامهٔ سعادت بشر را یک بار برای همیشه در 
زمان حضرت آدم  برای مردم بفرستد؟ چرا؟

اندیشه و تحقیق

پاسخ سؤالات شما )2(

https://www.roshd.ir/111204-1-8


33



34

قرائت
 ه یونس  ١٠ سور جز ء  ١١	

ا اِن وَعدَ االلهِ حَقٌّ ارَضِ‘ الَ تِ وَال ـو م الس ௽ِاللهِِ ما ف ،ِا ان اَل
ایعَلمَونَ � هُ وَیـُح௽ | وَیـُ میتُ   وَ اِلیَـهِ کِن اஐَـ ثَرهَُم ل وَل
஑ُمــ ءت஑َُمــ مَوعِظَۀٌ مِن رَبّـِ هَاالنـاّسُ    قدَ ج ا ـایَــ تُرجَعونَ � یــ
ِ    وَهُ دًي   وَ رَحمۀٌَ  للِمُؤمِنــیَن � دور الص ௽ِءٌ  لِـما ف وَشِفا
لکَِ فلَیـفَــَرحوا « هُ وَخَیرٌ فبَِـذ   قُل بِـفَضلِ االلهِ وَ بِــَرحمتَِـه
مِمّا یَجمـَعونَ � قلُ اَرَءَیُتــمــ ما  انَــَزلَ االلهُ  لَـ஑ُمــ  مِن  رزِقٍ
اللهُ  اَذِنَ، ل஑َـمُــ« ـلاًا   ·  قلُ ءا فجََـعلَتُــمــ مِنــ هُ حَـرامًا  وَحَل
ذیَن، یَـفتَرونَ Lا ،االلهِ  تَـفتَرونَ، � وَ ما  ظَن ௽َامَ، عَ ل
ـَمۀِ ۀ  اِن، االلهَ  Lذَو فضَلٍ َـذِبَ  یَومَ، الـقِیــ஑االلهِ ال ௽َعَ ل
ا یشَکـُرونَ � وَما تَـکونُ عَ ل௽َ النّـاسِ   وَلـکِن  اஐَـ ثَرهَُم ل
اتَـعمَلونَ  منِ عَمَلٍ ف௽ شَأنٍ    وَ ما تَتــلوا مِنــ هُ  منِ قـُرآنٍ    وَ ل
ا ஐُـنـّا عَلیَــ஑ُمــ شُهودًا    اِذ  تـفُیــضونَ  فیــ هِ ‘ وَ ما یَـع ـُزبُ ّ اِل
ءِ مـا الس ௽ِا ف ارَضِــ    وَ ل کَ   مِن مِثــقالِ  ذرَ ةٍ   ف௽ِ ال عَن  رَبّـِ
ا فஐ ௽ِـتـبٍ مبُـیٍن � ّ ا اஐَـ بَرَ   الِ ا اصَغَ ـَر منِ ذلکَِ   وَل وَل
ا هُم یَح ـَزنونَ � اخوَفٌ عَلیَِهم    وَل ءَ االلهِ   ل ا اِن، اوَلیِـــا الَ

سورَةُ  ��َُ�

ید.
ت کن

 دق
 آن

ای
معن

 به 
د و

وانی
 بخ

مله
ه ج

له ب
جم

ت، 
قرائ

ی 
گو

ه ال
جه ب

 تو
رابا

س 
 در

ات
آی

نی
خوا

فرد
ع و

تما
اس

 

https://www.roshd.ir/111204-1-9


35

بدانید که ]مالکیت[ آنچه در آسمان ها و زمین است، از آنِ خداست؛ بدانید وعدهٔ 
 55 خدا حقّ است، ولى بیشتر آنان نمى دانند. 

56 او زنده می کند و می میراند و به سوى او بازگردانده مى شوید. 
اى مردم، براى شما از جانب پروردگارتان پندى و درمانى براى آنچه ]از صفات 
نکوهیده و عقاید نادرست[ در سینه هاست و رهنمود و رحمتى براى مؤمنان آمده 

57 است. 
آنچه  هر  از  این  شوند.  شاد  باید  ]مؤمنان[  که  خداست  رحمت  و  فضل  به  بگو: 

 58 ]دارایی و امکانات[ که فراهم مى آورند، بهتر است. 
بگو: به من خبر دهید از رزقى که خدا براى شما فروفرستاده و شما بخشى از آن 
را حرام و بخشى را حلال دانسته اید، بگو: آیا خدا به شما اجازه داده است که این 

59 احکام را صادر کنید، یا بر خدا دروغ مى بندید؟ 
کسانى که بر خدا دروغ مى بندند، ]به فرجام خود[ در روز قیامت چه گمان مى برند؟ البته، 

 60 خداوند از فضل خود به مردم عطا مى کند، ولى بیشترشان ناسپاسى مى کنند. 
در هیچ حال ]و اندیشه اى[ نیستى و هیچ بخشى از قرآن را تلاوت نمى کنى و تو و 
دیگران هیچ کارى را انجام نمى دهید، مگر اینکه ما بر شما گواهیم؛ و هم وزن ذرّه اى 
]غبار بسیار ریزى که در هوا پراکنده است[ نه در زمین و نه در آسمان از پروردگار 
تو پنهان نمى ماند، و چیزى کوچک تر از ذرّه و بزرگ تر از آن نیست، مگر اینکه در 

61 کتابى روشن ثبت است. 
آگاه باشید همانا دوستان خدا را ]در دنیا و آخرت[ هیچ ترسی فرا نمی گیرد وآنان 

62 اندوهگین نمی شوند. 

ترجمه



36

معجزه جاویدان

د �ش لس  م�ج ماه  و  د  در�خ�ش�ی �ب اره ای  دس�ت �ش مو�نس  و  �یس  ا�ن را  ما  دهٔ  رم�ی دل 

�ت و�ش �ن �ن ط  �خ و  ر�ف�ت  �ن �ت�ب 
م�ک به  � ه  �ک ن  م گار  د١�ن �ش مدرس  صد  مو�ز  �آ له  مس�ئ ه  مز� �غ به  �

قرآن کریم، آخرین کتاب الهی است که بر خاتم پیامبران نازل شده و گواه و دلیل نبوت ایشان 
است.

در این درس به بررسی این موضوع می پردازیم تا بدانیم:
اوّلاً چرا معجزهٔ جاوید پیامبر خاتم  از نوع کتاب است؟

ثانیاً قرآن کریم از چه جهاتی معجزه است؟

١ــ غزلیات حافظ



37

تصور کنید که شما در چند هزار سال قبل زندگی می کردید و یک روز می شنیدید که شخصی به 
انسان ها  برای هدایت  از جانب خدا  ادعا می کند  پیامبر خدا معرفی کرده است و  را  نام موسی خود 
دستوراتی را آورده است. شما چگونه یقین می کردید که او در ادعایش صادق است و واقعاً از جانب 

خدا آمده است؟


هرگاه پیامبری از سوی خداوند مبعوث می شد، برای اینکه مردم دریابند که وی با خداوند ارتباط دارد و از 
طرف او مأمور به پیامبری شده است، کارهای خارق‌العاده‌ای انجام می داد که هیچ کس بدون تأیید و اذن خداوند 
قادر به انجام آنها نبود1. قرآن کریم این کارهای خارق العاده را »آیت« یعنی نشانه و علامت نبوت می خواند و 

اندیشمندان اسلامی آن را معجزه می نامند زیرا عجز و ناتوانی سایر افراد در این امور آشکار می شود.
البته معجزات پیامبران گذشته، فقط برای مردم آن زمان قابل مشاهده بود و امروز اثری از آنها باقی 

نمانده است. 
به نظر شما معجزهٔ آخرین پیامبر الهی که دینش برای مردم تمامی دوران ها تا روز قیامت خواهد بود، 

چگونه باید باشد؟
معجزه آخرین پیامبر الهی باید به گونه ای باشد که:

1ــ مردم زمان خودش به معجزه بودن آن اعتراف کنند و آن را فوق توان بشری بدانند.
2ــ آیندگان هم معجزه بودن آن را تأیید کنند.

از این رو، خداوند معجزه اصلی پیامبر اکرم  را قرآن کریم قرار داد؛ معجزه ای از جنس »کتاب«؛ 
کتابی که هیچ کس توان آوردن مانند آن را ندارد. خداوند به کسانی که در الهی بودن قرآن کریم شک 
دارند، پیشنهاد کرده است تا کتابی همانند آن را بیاورند2 و برای اینکه عجز و ناتوانی آنها را نشان دهد، 
این پیشنهاد را به ده سوره کاهش داده است3 و برای اثبات نهایت عجز و ناتوانی آنان، پیشنهاد آوردن 

حتی یک سوره مانند سوره های قرآن را  هم به آنها داده است:
آیا می  گویند: او به دروغ آن ]قرآن[ را به خدا نسبت داده است؟ اَم یَقولونَ افترَاهُ	

بگو: اگر می توانید یک سوره همانند آن را بیاورید. 	4 
ٰ
قُل فَأتوا بسِورَةٍ مِثلهِ

1ــ فرق معجزه با کارهای خارق العاده مرتاضان و ساحران و تردستان هم همین است که کارهای آنان با تعلیم و تمرین قابل یادگیری است، 
اما کار پیامبران به گونه ای است که آنان بدون آموزش قبلی معجزه می کنند و هیچ گاه مغلوب کار دیگران واقع نمی شوند، مثلاً وقتی عصای 

حضرت   موسی  به اژدها تبدیل می شد، بر کارهای ساحران غلبه می کرد. همچنین هیچ کس نمی توانست مانند آن را انجام دهد. 
2ــ سوره اسراء، آیه 88.

3ــ سوره هود، آیه 13.
4ــ سوره یونس، آیه 38.



38

این دعوت به مبارزه را »تحدّی« می گویند و خداوند تأکید می کند که هیچ گاه، هیچ کس نمی تواند 
در این مبارزه پیروز شود و همانند قرآن را بیاورد:

بگو: اگر تمامی انس و جن جمع شوند قُل لئَنِِ اجتمََعَتِ الِنسُ وَ الجِنُّ	
تا همانند قرآن را بیاورند، عَلیٰ اَن یَأتوا بمِِثلِ هٰذَا القُرآنِ	

نمی توانند همانند آن را بیاورند، 	
ٰ
لا یَأتونَ بمِِثلهِ

هر چند پشتیبان هم باشند.  وَ لوَ کانَ بعَضُهُم لبِعَضٍ ظهَیرًا. 1	
و  قرن می گذرد  از چهارده  بیش  کرده است،  اعلام  را  مبارزه  به  کریم دعوت  قرآن  که  آن روز  از 
تاکنون،  کریم  قرآن  نزول  ابتدای  همان  از  اسلام  مخالفان سرسخت  دارد.  ادامه  همچنان  دعوت  این 
ببرند، اما نتوانسته اند سوره ای حتی  در این باره تلاش بسیاری کرده اند تا عظمت قرآن را زیر سؤال 
به اندازه سورهٔ »کوثر« بیاورند که اندیشمندان و متخصصان زمان، برابری آن را با سوره ای از قرآن 
بپذیرند؛ در حالی که آسان ترین راه برای غیرالهی نشان دادن اسلام و قرآن کریم، آوردن سوره ای مشابه 

یکی از سوره های این کتاب الهی است.
آری، از گذشتهٔ دور تا امروز، مخالفان قرآن کریم متن هایی ارائه کرده اند که برای افراد غیرمتخصّص 
ممکن است بی عیب جلوه کند، اما تاکنون هیچ یک از این متن ها در مراکز علمی و تخصّصی، مورد قبول 

واقع نشده است و جملگی به فراموشی سپرده شده اند.
فعالیت کلاسی

به نظر شما چرا خداوند معجزه آخرین پیامبر خود را کتاب قرار داده است؟

همۀ  به  متعلق  که  خود،  جاوید  معجزۀ  از  غیر  به  خاتم   پیامبر  آیا  که  می پرسند  برخی 
عصرها و دوران هاست، معجزات دیگری نیز برای مردم زمان خود داشته اند؟

پاسخ اینکه: بله، پیامبر در کنار معجزهٔ اصلی خود )قرآن( معجزات دیگری نیز داشت. معجزاتی 
مانند حرکت کردن و دو نیم شدن درخت به دستور ایشان، شق القمر و... .

حضرت علی  در یکی از سخنان خود می فرمایند:
من با پیامبر اکرم بودم که گروهی از بزرگان قریش آمدند و گفتند: ما از تو چیزی می‌خواهیم 
که اگر بپذیری و انجام دهی، پی می‌بریم که تو فرستاده خدا هستی و اگر انجام ندهی، بر ما مشخص 

می‌شود که جادوگر و دروغگویی.

پاسخ به سؤالات شما

1ــ سوره اسراء، آیه 88.



39

تو  از ریشه درآید و در پیش روی  بگو  آن درخت  به  پرسید: چه می‌خواهید؟ گفتند:  پیامبر 
بایستد. پیامبر گفت: خدا بر هر کاری تواناست. آیا اگر خدا برای شما چنین کند، ایمان می‌آورید؟

گفتند: آری.
پیامبر فرمود: اکنون آنچه خواسته‌اید به شما نشان خواهم داد، ولی می‌دانم که به راه خیر باز 

نمی‌گردید. 
سپس به درخت اشاره کرد و فرمود: ای درخت، اگر به خدا و روز جزا ایمان داری و می‌دانی 
که من پیامبر خدا هستم، به اذن خدا از ریشه درآی و در برابر من بایست. درخت با ریشه هایش از 
زمین کنده شد و نزد پیامبر آمد و شاخه‌های بالایی خود را بر رسول اللّٰه  سایبان کرد و یکی از 

شاخه‌هایش را نیز بر شانه من نهاد که در طرف راست آن حضرت بودم.
آن گروه به آن نگریستند و از روی تکبر و گردنکشی گفتند: حال دستور بده نیمی از آن، نزد 
تو بیاید و نیم دیگر جای خودش بماند. پیامبر فرمان داد. نیمی از درخت نزد او آمد. آنها از روی 
کبر و سرکشی گفتند: حال دستور بده تا به نیم دیگر خود ملحق شود. پس پیامبر امر فرمود و 

درخت بازگشت.
و  آورده‌ام  ایمان  تو  به  که  هستم  کسی  نخستین  من  خدا،  رسول  ای  لا‌اله‌الا‌اللّٰه.  گفتم:  من 
نخستین کسی هستم که گواهی می‌دهم درخت با فرمان خدا و برای تصدیق نبوت و بزرگداشت 

دعوت رسالت، آنچه را خواستی، انجام داد. 
این مرد جادوگری دروغ‌گوست و در جادوگری مهارت خیلی زیادی  بزرگان قریش گفتند: 

دارد. سپس گفتند: آیا جز این )مقصودشان من بودم( کسی تو را در کارت تصدیق می‌کند؟١

  

١ــ نهج البلاغه، بخشی از خطبه 192.

جنبه‏های اعجاز قرآن کریم
هر کتابی از دو جنبه قابل بررسی است: اول از جنبهٔ لفظی و دوم از جنبهٔ محتوایی؛ قرآن کریم در 

هر دو جنبه معجزه است:
1ــ اعجاز لفظی

 خداوند برای بیان معارف ژرف و عمیق قرآن، زیباترین و مناسب ترین کلمات و عبارت ها را انتخاب 
کرده است تا به بهترین وجه، معنای مورد نظر را برساند و دل های آماده را به سوی حق جذب کند. هر 
کس با زبان عربی آشنا باشد، به محض خواندن قرآن، در می یابد که آیات آن با سایر سخن ها کاملاً فرق 

می کند و به شیوه ای خاص بیان شده است.



40

این حقیقت، از همان آغاز نزول مورد توجه همگان و حتی مخالفان قرار گرفته بود. ساختار زیبا و 
آهنگ موزون و دلنشین کلمه‏ها و جمله‏ها، شیرینی بیان و رسایی تعبیرات با وجود اختصار سبب شده 
بود که سران مشرکان، مردم را از شنیدن قرآن منع کنند و اگر کسی برای شنیدن قرآن نزد پیامبر می رفت، 

یا از پشت دیوار خانهٔ پیامبر، به قرآن خواندن ایشان گوش فرا می داد، او را مجازات می کردند.
همین زیبایی لفظی، سبب نفوذ خارق العادهٔ این کتاب آسمانی در افکار و قلوب در طول تاریخ شده 

است و بسیاری از مردم به خصوص ادیبان و اندیشمندان تحت تأثیر آن مسلمان شده اند.

2ــ اعجاز محتوایی
گذشته از اعجاز لفظی، قرآن کریم از نظر محتوا و مطالب آن ویژگی هایی دارد که نشان می دهد از قلم 
هیچ اندیشمندی تراوش نکرده است، چه رسد به شخصی که قبل از آن، چیزی ننوشته و آموزشی ندیده 
است. این جنبه از اعجاز برای کسانی که زبان قرآن را نمی دانند و فقط از ترجمه ها استفاده می کنند نیز 

قابل فهم و ادراک است. برخی از این جنبه های اعجازی عبارت اند از:
الف( انسجام درونی در عین نزول تدریجی: می دانیم که آثار و نوشته‏های اوّلیهٔ دانشمندان و 
متفکران با آثار دوران پختگی آنها متفاوت است. ازاین رو، دانشمندان معمولاً در نوشته‏های گذشتهٔ 

خود تجدیدنظر می کنند و اگر بتوانند، کتاب‏های گذشته خود را اصلاح می نمایند.
با اینکه بیش از شش هزار آیهٔ قرآن کریم در طول 23 سال به تدریج نازل شده و دربارهٔ موضوعات 
از  دقیق‏تر  آیاتش  بلکه  نیست،  ناسازگاری  و  تعارض  آن،  آیات  میان  تنها  نه  گفته است،  متنوّع سخن 

اعضای یک بدن با یکدیگر هماهنگی دارند و همدیگر را تأیید می کنند.

تدبّردر قرآن

خداوند در قرآن می فرماید:
اَفَلا یَتدََبَّرونَ القُرآنَ وَ لوَ کانَ مِن عِندِ غَیرِاللّٰهِ لوََجَدوا فیهِ اختِلافًا کَثیرًا1

با توجه به این آیه بیان کنید چرا خداوند بر این نکته تأکید دارد که اگر قرآن از جانب غیر خدا 
بود، قطعاً ناسازگاری و اختلافات زیادی در آن یافت می شد؟ 

١ــ سوره نساء، آیه 82.

https://www.roshd.ir/111204-1-10


41

افکار،  از  از زمان، مجموعه ای  تأثیرناپذیری از عقاید دوران جاهلیت: در هر دوره ای  ب( 
عقاید و آداب و رسوم که از آن به فرهنگ تعبیر می شود، مردم را کم و بیش تحت تأثیر قرار می دهد. 
فرهنگ مردم حجاز آمیزه ای از عقاید نادرست و آداب و رسوم خرافی و شرک آلود بود. با وجود 
این، قرآن کریم نه تنها از این فرهنگ تأثیر نپذیرفت، بلکه به شدّت با آداب جاهلی و رسوم خرافی آن 
مبارزه کرد و به اصلاح جامعه پرداخت و از موضوع هایی همچون عدالت خواهی، علم دوستی، معنویت 

و حقوق برابر انسان ها سخن گفته است.
ج( جامعیت و همه جانبه بودن: با وجود اینکه قرآن کریم چهارده قرن پیش نازل 
شده، اما در مورد همهٔ مسائل مهم و حیاتی که انسان در هدایت به سوی کمال بدان نیاز 
معنوی،  امور  از  فقط  کتاب  این  است.  نکرده  فروگذار  را  و چیزی  گفته  دارد، سخن 

یا آخرت و رابطهٔ انسان با خدا سخن نمی گوید؛ بلکه از زندگی مادّی و دنیوی انسان، مسئولیت‏های 
اجتماعی و رابطهٔ وی با انسان‏های دیگر سخن می گوید و برنامه‏ای جامع و همه جانبه را در اختیارش 

قرار می دهد.
امام باقر  می فرماید: »خداوند آنچه را که امت تا روز قیامت به آن احتیاج دارد، در کتابش ]قرآن[ 

آورده است.1«
هدایت  و  زندگی  برنامهٔ  به  مربوط  نیازهای  است،  نیاز  مورد  آنچه  از  منظور  که  است  روشن  البته 

انسان هاست؛ یعنی همان نیازهایی که پیامبران به خاطر آنها فرستاده شده اند.

د( ذکر نکات علمی بی سابقه: در جامعه‏ای که علم و دانش جایگاهی نداشت و خبری از رشته‏هایی 
مانند فیزیک، زیست‏شناسی، گیاه‏شناسی و ستاره‏شناسی نبود، قرآن کریم به برخی نکات علمی اشاره 

می کند که در تمام دنیای آن روز بی سابقه بود و بعدها به مرور زمان توسط دانشمندان کشف گردید.2
اشاره به این قبیل نکات علمی، گویای آن است که قرآن کریم بسیار فراتر از علم آن روز جامعه سخن 
گفته و ذکر این قبیل نکات علمی فقط از کسی ساخته است که آگاه به همهٔ علوم باشد؛ یعنی خداوند متعال.

«. ) اصول کافی، کلینی، ج 1، ص 261(
ٰ
ةُ اِلیٰ یوَمِ القِیامَةِ اِلّ اَنزَلهَ و فی کِتابِه ١ــ » اِنَّ اللّٰهَ تبَارَکَ وَ تعَالیٰ لمَ یدََع شَیئاً تحَتاجُ اِلیَهِ الامَُّ

2ــ البته، قرآن کتاب هدایت است، نه کتابی درباره علوم. به همین جهت اگر گاهی به یک نکتهٔ علمی می پردازد، برای نشان دادن عظمت 
خلقت و واداشتن انسان‏ها به تفکر در جهان است. از این روست که این نکات علمی را به‏صورت کوتاه و در حد اشاره مطرح می کند.

https://www.roshd.ir/111204-1-11
https://www.roshd.ir/111204-1-12


42

به چند نمونه از نکات علمی قرآن کریم توجه کنید: 
1ــ حرکت زمین: چهار قرن پیش در سرزمین اروپا، گالیله به دلیل اینکه زمین را متحرک خوانده 
بود، در دادگاه محاکمه شد. در آن دوران تصور بر این بود که زمین ثابت است و خورشید و سایر 
سیّارات به دور آن می چرخند. اما در چهارده قرن پیش و در زمانی که هیچ یک از ابزارهای نجومی 
امروزی در دست بشر نبود، قرآن کریم در آیات خود به حرکت زمین اشاره می کند که از آن جمله، 
تشبیه زمین به ذلول است1. ذلول به شتری گفته می شود که به گونه ای حرکت می کند که سوار خود را 

نمی آزارد. تشبیه زمین به »ذلول« به خوبی به حرکت هموار و همراه با آرامش زمین اشاره دارد.
نظریهٔ انبساط جهان، یکی از مهم ترین کشفیات نجومی انسان در قرن بیستم  2ــ انبساط جهان: 
است. بر طبق این نظریه، کهکشان‌ها با سرعت فوق‌العاده‌ای در حال حرکت و فاصله گرفتن از یکدیگرند 
که در نتیجهٔ آن، جهان هستی مدام در حال گسترش و انبساط است. مطلبی که خداوند در قرآن کریم 

به آن اشاره کرده است:
ماءَ بَنیَناها باِیَدٍ وَ اِنّا لمَوسِعون2َ وَ السَّ

و آسمان را با قدرت خود برافراشتیم و همواره آن را وسعت می بخشیم.  

1ــ سورهٔ ملک، آیهٔ 15.
2ــ سورهٔ ذاریات، آیهٔ 47.

دانش تکمیلی
به مسلمانان  آینده  نمونه های اعجاز محتوایی قرآن، خبر دادن قرآن از حوادث  از  یکی دیگر 

صدر اسلام بود. اگر علاقه مندید می توانید برای آشنایی با نمونه هایی از این اخبار، 
به محتوای این رمزینه مراجعه کنید.

https://www.roshd.ir/111204-1-3-4
https://www.roshd.ir/111204-1-13


43

تدبّر در قرآن
با توجه به آیهٔ زیر، چرا خداوند معجزه جاوید خود را توسط پیامبری به دست مردم رساند که 
نزد هیچ کس درس نخوانده بود؟ اگر این کتاب توسط یکی از درس خواندگان و دانشمندان جامعه 

آورده می شد، ممکن بود چه شک و شبهه ای ایجاد شود؟
 مِن کِتابٍ وَ لا تخَُطُّه و بیَِمینكَِ اِذًا لَرتابَ المُبطِلون1َ

ٰ
وَ ما کُنتَ تتَلوا مِن قَبلهِ

و پیش از آن هیچ نوشته ای را نمی خواندی و با دست خود، آن را نمی نوشتی که در آن صورت، 
اهل باطل به شک می افتادند.

1ــ سوره عنکبوت، آیهٔ ٤٨.
2ــ سوره نحل، آیهٔ 58.                                             

3ــ سوره نحل، آیهٔ 97.                               
4ــ سوره آل‏عمران، آیهٔ 195.

اندیشه و تحقیق

1ــ به نظر شما چرا اندیشهٔ دانشمندان به مرور زمان تغییر می کند؟ این ویژگی چگونه الهی بودن 
قرآن را اثبات می کند؟

2ــ با توجه به دو متن زیر، به سؤالات پاسخ دهید:
الف( شاید نتوان کتابی را در جهان یافت که در آن به اندازه قرآن کریم به تعقل، تفکر و علم دوستی تأکید شده 
باشد. در این کتاب، بیش از 770 بار از علم، 185 بار از گوش دادن و توجه کردن، 49 بار از عقل، 18 بار از فکر 
کردن، 132 بار از تبیین و دلیل و نیز ده‏ها کلمه دیگر مانند قلم و کتاب که به تفکر و علم مربوط می شوند، نام برده 

شده است. همچنین آیات متعددی در نکوهش جهل، غفلت و تعقل نکردن وجود دارد.
ب( در جامعهٔ آن روز عربستان و حتی دیگر نقاط جهان، کرامت زنان نادیده گرفته می شد. به گونه ای که اگر 
خانواده‏ای فرزند دختر به دنیا می آورد، احساس شرم می کرد.2 در چنین فضایی، قرآن کریم با بیان کرامت زن و 
تساوی وی با مرد در انسانیت اعلام کرد: هر کس، از مرد و زن، عمل صالح انجام دهد و اهل ایمان باشد، خداوند 
به او حیات پاک و پاکیزه می بخشد؛3 و عمل هیچ مرد و زنی را ضایع نمی کند.4 علاوه بر این، قرآن کریم برای زن 
حقوق خانوادگی و اجتماعی قائل شد، در مالکیت به او استقلال بخشید و درآمد کارش را از آن خودش دانست؛ 
هزینهٔ خانواده را از دوش او برداشت و بر دوش مرد قرار داد و به خصوص بر کرامت، عزّت و عفافش تأکید کرد 

تا در جامعه مورد سوءاستفادهٔ مرد قرار نگیرد.
 متن الف به کدام یک از جنبه های اعجاز قرآن کریم اشاره می کند؟

 متن ب به کدام یک از انواع اعجاز محتوایی اشاره می کند؟



44

در یک کار تحقیقی برخی نمونه های دیگر از اعجازهای علمی قرآن را پیدا و در کلاس 
بیان کنید.

  پیشنهاد



45



46

قرائت
 ه نساء  ٤ سور جز ء  ٥	

مُــ  آمَنوا بـِ ما انُــِزلَ اِلیَکَ ذیَن، یَزعُمونَ    اَنـه Lا ௽َاَلمَــ تَــَر  اِل
وَما انُــِزلَ مِن قبَلکَِ    یـُـریدونَ  انَ یتَـحَاکَموا اِل௽َ الطّاغوتِ
یـطنُ، وَ یـُـریــُد الش     ـفُــروا بِــه஑وَ قدَ امُِـــروا  اَن یَـ
ـلاًا  بَـعیــ دًا � وَ  اِذا قیــلَ لـهَمُــ    تَـعالوَا ــهُمــ  ضَل اَن، یـُضِل
اِل௽ ما اَنــَزلَ االلهُ   وَ اِل௽َ الرسولِ   رَاَیَت الـمُنــفِقیَن   یَـصُدّونَ
عَنــکَ صُدودًا � ف஑ََـیـفَ اِذا  اَصــابَتــ ـهُمــ مُصیبَـــٌۀ
ءوكَ    یَحلِـفونَ، بِـــااللهِ مَت  اَیـ دیِـهمــ    ثـمُــ  ج ا بـِ ما  قَــد
ذیَن، Lَِــ ا஑ئ ا  اِحسـانـــًا  وَ تَـوفیــقًا � اوُلـ ّ اِن اَرَدنـــا  اِل
یَـعلمَُــ االلهُ  ما  ف௽  قلُو بِــهِمــ     فَــاعَ ـِرض  عَنــهُمــ    وَ  عِظــهُمــ
ابـَ لیــغًا � وَما ارَسَلنا مِن رسَولٍ ً وَقلُ لـهَُمــ ف௽ انَـفسُِهِمــ قَول
ا  لیِــطُاعَ  بِـــِاذنِ، االلهِ  ‘ وَ لوَ اَنــهمُــ   اِذ  ظَلمَوا  انَـفُسَـهمُــ ّ اِل
ءوஐَــ     فَــاستَــغفَــُرواااللهَ     وَ استَــغفَــَر  لـهَُمُــ الرسـولُ ج ا
ایـؤُمِنــونَ لـوََجَ دُواااللهَ تَــوّابًـــا رَحیـمًا � فلاَا  وَ رَبّـِکَ    ل
ایـجَِــدوا ـموكَ فیـما شَجَــَـر  بیَنـهَمُــ    ثـمُــ ل حَت௽ّ یـُح஑َّـِ
ِّموا تسَلیـمًا � ف௽ اَنـفسُِـهِمــ حَـَرجً ا   مِمّا قَ ـضَیتَ     وَ یسَُ ـل

سورَةُ ا��سِّاءِ

ید.
ت کن

 دق
 آن

ای
معن

 به 
د و

وانی
 بخ

مله
ه ج

له ب
جم

ت، 
قرائ

ی 
گو

ه ال
جه ب

 تو
رابا

س 
 در

ات
آی

نی
خوا

فرد
ع و

تما
اس

 

https://www.roshd.ir/111204-1-14


47

آیا ندیده ای كسانى را كه گمان می کنند به آنچه بر تو نازل شده و به آنچه پیش از تو 
نازل شده ایمان آورده‏اند، ]اما[ مى‏خواهند داورى به نزد طاغوت ببرند، حال آنکه 
فرمان یافته‏اند بدان كفر ورزند و شیطان مى‏خواهد آنان را به گمراهی دور و درازی 

60 بکشاند. 
و هنگامى كه به آنان گفته مى‏شود: به سوى آنچه خدا نازل كرده و به سوى این پیامبر 

 61 بیایید، منافقان را مى‏بینى كه از تو سخت روى برمى‏تابند. 
به دست خود كرده‏اند  اثر كارى كه  بر  آنها آن‏گاه كه  بود حال  پس چگونه خواهد 
از  ما  هدف  كه  خورند  سوگند  خدا  به  و  آیند  تو  نزد  سپس  رسد،  آنان  به  گزندى 
]میان  سازش  و  تو[  به  نرساندن  نیكى]رنج  جز  چیزى  دیگران  نزد  داورى  بردن 

 62 مشاجره‏كنندگان[ نبود؟ 
اینان كسانى‏اند كه خدا آنچه را كه در دل دارند مى‏داند؛ پس از آنان روى بگردان و 
 63 اندرزشان ده و به ایشان دربارهٔ خودشان گفتار رسا ]مؤثر و سودمند[ بگو. 

ما هیچ پیامبرى را نفرستادیم مگر براى اینكه به اذن خدا در همهٔ امور از او پیروى 
آمرزش  از خدا  تو مى‏آمدند و  نزد  بر خود ستم كردند  آنكه  از  آنان پس  اگر  شود؛ 
توبه‏پذیر و  را  آمرزش مى‏كرد، قطعاً خدا  آنان طلب  براى  نیز  پیامبر  و  مى‏خواستند 

 64 مهربان مى‏یافتند. 
ولی چنین نیست؛ به پروردگارت سوگند، آنان مؤمن نیستند مگر اینکه تو را در آنچه 
میانشان مایهٔ اختلاف است به داوری طلبند، آن‏گاه از داورى تو در خود، احساس 

65 هیچ‏گونه ناخرسندی و ناراحتی نكنند و كاملاً تسلیم حكم تو باشند. 

ترجمه



48

مسئولیت های پیامبر 

، به عنوان آخرین پیام رسان الهی، به مدت بیست وسه سال مردم را به آخرین  پیامبر اکرم 
و کامل ترین برنامهٔ هدایت فراخواند و برای رستگاری آنان و نجاتشان از گمراهی، تلاش بسیاری 
کرد و با استقامت و صبری بی مانند، وظیفهٔ سنگین رسالت را به پایان رساند. در این درس، به این 

سؤال می پردازیم که:
خداوند متعال چه مسئولیت ها و وظایفی را بر عهدهٔ آن حضرت گذاشته بود؟



49

تعلیمات قرآن کریم و سیرهٔ رسول خدا  نشان می دهد که  ایشان به عنوان فرستادهٔ خداوند، سه 
مسئولیت مهم را عهده دار بود:
1ــ دریافت و ابلاغ وحی

رسول خدا  آیات قرآن کریم را به طور کامل از فرشته وحی دریافت می کرد و بدون ذرّه ای کم 
یا زیاد به مردم می رساند.

پیامبر اکرم  این مسئولیت را به طور کامل انجام داد و همهٔ آیات قرآن را برای مردم خواند. 
همچنین نویسندگانی را مأمور نوشتن قرآن نمود. عدهٔ زیادی نیز با اشتیاق، آیات قرآن را فرا می گرفتند 
و در سینهٔ خود حفظ و به آن عمل می کردند. یکی از یاران پیامبر، به نام عبدالله بن مسعود می گوید: 
»ما ده آیه از قرآن را از پیامبر فرا می گرفتیم و بعد از اینکه در معنای آن تفکر می کردیم و به آن عمل 

می نمودیم، بار دیگر برای یاد گرفتن آیات بعدی، نزد پیامبر می رفتیم1«. 
نویسندگان قرآن را »کاتبان وحی« و آنان که قرآن را به خاطر سپرده و حفظ می کردند ، »حافظان 

وحی« می نامیدند. اولین و برترین کاتب و حافظ قرآن کریم، حضرت علی  بود.

2ــ تعلیم و تبیین تعالیم قرآن )مرجعیت دینی(
، علاوه بر رساندن وحی به مردم، وظیفهٔ تعلیم و تبیین آیات قرآن کریم را نیز بر عهده  پیامبر اکرم 
داشت تا مردم بتوانند به معارف بلند این کتاب آسمانی دست یابند و جزئیات احکام و قوانین را بفهمند 
و شیوهٔ عمل کردن به آن را بیاموزند. از این رو، گفتار و رفتار پیامبر  اوّلین و معتبرترین مرجع 
علمی برای فهم عمیق آیات الهی است و مسلمانان با مراجعه به گفتار و رفتار آن حضرت، به معنای 
واقعی بسیاری از معارف قرآن پی می برند و شیوهٔ انجام دستورات قرآن را می آموزند. ما هم اکنون، 
نماز، روزه، حج و بسیاری دیگر از وظایف خود را که کلیات آنها در قرآن کریم آمده است، مطابق گفتار 
و رفتار رسول خدا  انجام می دهیم. به راستی که ایشان اوّلین و بزرگ ترین معلم قرآن بوده است.

3ــ اجرای قوانین الهی با تشکیل حکومت اسلامی )ولایت ظاهری(
مسئولیت دیگر پیامبر اکرم  ولایت بر جامعه است. ولایت به معنای سرپرستی و رهبری است. 

1ـ جامع البیان، طبری، ج 1، ص27.

دانش تکمیلی )1(
اگر دوست دارید اطلاعات بیشتری در مورد شیوهٔ تنظیم آیات توسط پیامبر  

کسب کنید، به محتوای این رمزینه مراجعه کنید.

https://www.roshd.ir/111204-1-15


50

ایشان به محض اینکه مردم مدینه اسلام را پذیرفتند، به این شهر هجرت کرد و به کمک مردم آن شهر 
)انصار( و کسانی که از مکه آمده بودند )مهاجران(، حکومتی را که بر مبنای قوانین اسلام اداره می شد، 

پی ریزی نمود. 
روایات متعددی از معصومین  نقل شده که اسلام را بر» پنج پایه« استوار دانسته و از میان آنها 

»ولایت« را مهم ترین پایه شمرده  است. از جمله آنها این حدیث امام باقر  است:
اسلام بر پنج پایه استوار شده است 		 بـُنِیَ الِسلامُ عَلیٰ خَمسٍ

بر نماز و زکات 		 کاةِ لاةِ وَ الزَّ عَلیَ الصَّ
و روزه و حج و ولایت 		 ومِ وَ الحَجِّ وَ الوِلایـَةِ وَ الصَّ

و به چیز دیگری دعوت نشده 			  وَ لمَ ینُادَ بِشَیءٍ
آن گونه که به ولایت دعوت شده است. 		 کمَا نودِیَ بِالوِلایـَة1ِ

ضرورت تشکیل حکومت اسلامی
ممکن است این سؤال مطرح شود که چرا جامعهٔ اسلامی نیازمند حکومت اسلامی است؟ و چرا 

ولایت و حکومت، یکی از مهم ترین دستورات اسلامی شمرده شده است؟
در پاسخ به این سؤال، دلایل زیادی ذکر شده که به دو مورد آن اشاره می کنیم:

یعنی  اجتماعی است؛  کاملاً  دین  الف( ضرورت اجرای احکام اجتماعی اسلام: اسلام یک 
علاوه بر توجه به فرد، به زندگی اجتماعی نیز توجه کامل دارد و تا آنجا که مقدور بوده، به برخی احکام 
فردی، همچون عبادت نیز جنبهٔ اجتماعی داده است؛ مثلاً نماز جماعت را از نماز فرادیٰ برتر دانسته و 

برای آن ثواب بیشتری قرار داده است. 
اصولاً یکی از اهداف ارسال پیامبران آن بود که مردم، جامعه ای بر پایهٔ عدل بنا کنند و روابط مردمی و 
زندگی اجتماعی خود را بر اساس قوانین عادلانه بنا نهند. این هدف بزرگ بدون وجود یک نظام حکومتی 
سالم، میسر نیست. آیا می شود که خداوند هدفی را برای ارسال پیامبر خود تعیین کند، ولی ابزار و شیوهٔ 
رسیدن به آن را نادیده بگیرد؟ همچنین قرآن کریم احکام اجتماعی متعددی دارد؛ مانند خمس، زکات، 

1ــ بحار الانوار، مجلسی، ج 68، باب 27، روایت 1.

دانش تکمیلی )2(
به  اسلامی  حکومت  تشکیل  در  پیامبر  اقدامات  از  نمونه هایی  با  آشنایی  برای 

محتوای این رمزینه مراجعه کنید.

https://www.roshd.ir/111204-1-16


51

حقوق و مسئولیت های خانواده و جامعه، امر به معروف، نهی از منکر، مبارزه با ظلم و جهاد با تجاوزگران 
و ستمکاران . روشن است که اجرای این قوانین، بدون تشکیل حکومت امکان پذیر نیست. 

ب( ضرورت پذیرش ولایت الهی و نفی حاکمیت طاغوت: ولیّ و سرپرست حقیقی انسان ها 
خداست و به همین جهت، فرمانبرداری و اطاعت از دستورهای او و کسانی که خودش معیّن کرده، 
ضروری و واجب است. اجرای هر قانون و پیروی از هرکس، هنگامی صحیح است که به گونه ای به 

قانون الهی و فرمان او بازگردد. 
کسانی که به مردم فرمان می دهند و قانون گذاری می کنند، در حالی که فرمان و قانونشان بر گرفته از 
فرمان الهی نیست، »طاغوت« نامیده می شوند. پذیرش حکومت »طاغوت« و انجام دستورهای وی بر 
مسلمانان حرام است. بنابراین، لازم است در جامعه، حکومتی وجود داشته باشد که »طاغوتی« نباشد؛ 
یعنی مورد پذیرش خداوند باشد و دستورات الهی را که در قرآن و روایات آمده است، به اجرا درآورد.

تدبّر در قرآن
در آیات زیر تفکر کنید و مشخص کنید که دلایل مطرح شده در بحث ضرورت تشکیل حکومت 

اسلامی، )دلایل الف و ب( با کدام یک از آیات زیر مرتبط است.
 ـاَلمَ ترََ اِلیَ الَّذینَ یَزعُمونَ اَنَّهُم آمَنوا بمِا اُنزِلَ اِلیَکَ وَ ما اُنزِلَ مِن قَبلکَِ یُریدونَ اَن  1ـ

یطانُ اَن یُضِلَّهُم ضَلالً  بعَیدًا 1 ٰ   وَ یُریدُ الشَّ
یَـتحَا    کمَوا اِلیَ الطّاغوتِ وَ قَد اُمِروا اَن یَکفُروا بهِ

آیا ندیده ای کسانی که گمان می کنند به آنچه بر تو نازل شده و به آنچه پیش از تو نازل شده ایمان 
دارند، اما می خواهند داوری به نزد طاغوت برند، حال آنکه به آنان دستور داده شده که به آن کفر 

بورزند و شیطان می خواهد آنان را به گمراهی دور و درازی بکشاند.
2ــ لقََد اَرسَلنا رُسُلنَا باِلبیَِّناتِ وَ اَنزَلنا مَعَهُمُ الکتِابَ وَ المیزانَ لیَِقومَ النّاسُ باِلقِسطِ 2

به راستی که پیامبرانمان را همراه با دلایل روشن فرستادیم و همراه آنان کتاب آسمانی و میزان 
نازل کردیم تا مردم به اقامهٔ عدل و داد برخیزند.

دلیلآیه

آیهٔ 60 سورهٔ نساء

آیهٔ 25 سورهٔ حدید

١ــ سورهٔ نساء، آیهٔ 60.                          2ــ سورهٔ حدید، آیهٔ 25.



52

امام خمینی  رهبر کبیر انقلاب اسلامی، بزرگ ترین شخصیت عصر حاضر است که به تبیین ضرورت 
حکومت اسلامی پرداخته و با بیان روشنگرانهٔ خود، توجه مردم را بدان جلب کرده است. در سخنانی که از 

ایشان نقل می شود، بیندیشید و ببینید که با کدام یک از دلایل تشکیل حکومت ارتباط دارد؟

دلیلسخنان امام خمینی 

به این دلیل که هر نظام سیاسی غیراسلامی، نظامی شرک آمیز 
است، چون حاکمش »طاغوت« است، ما موظفیم آثار شرک 
بین  از  و  کنیم  دور  آنان  حیات  از  و  مسلمانان  جامعهٔ  از  را 

ببریم.1

انسان می گوید که خدا را  به  اینکه  با  مذهب اسلام هم زمان 
عبادت کن و چگونه عبادت کن، به او می گوید چگونه زندگی 
کن و روابط خود را با سایر انسان ها چگونه باید تنظیم کنی و 
حتی جامعهٔ اسلامی با سایر جوامع چگونه روابطی باید برقرار 
نماید. هیچ حرکتی و عملی از فرد و جامعه نیست، مگر اینکه 

مذهب اسلام برای آن حکمی مقرر داشته است.2

کشف رابطه

1ــ ولایت فقیه، امام خمینی، ص 40.
2ــ صحیفهٔ امام خمینی، ج 4، صص 167 و 168.

ولایت معنوی رسول خدا 
قوانین  اجرای  و  حکومت  تشکیل  مسئول  خداوند،  طرف  از  خدا  رسول  دیدیم،  که  همان طور 
اسلام است؛ یعنی ولایت و سرپرستی جامعه را بر عهده دارد و این، همان ولایت ظاهری است.اما 
نیز عهده دار است. ولایت معنوی همان سرپرستی و رهبری معنوی  آن حضرت ولایت معنوی را 
انسان هاست که  مرتبه ای برتر و بالاتر از ولایت ظاهری شمرده می شود.این ولایت چیست و چگونه 

انجام می پذیرد؟
رسول خدا  با انجام وظایف عبودیت و بندگی و در مسیر قرب الهی به مرتبه ای از کمال نائل شد 
که می توانست عالم غیب و ماورای طبیعت را مشاهده کند و به اذن الهی در عالم خلقت تصرف نماید. 
به طور مثال، به اذن الهی قادر بود بیمار را شفا بخشد، بلایی را از شخص یا جامعه دور نماید و حاجات 

مردم را در صورتی که صلاح آنها در آن باشد، برآورده سازد.
یک  هدایت،  این  البته  می کند.  هدایت  نیز  را  آماده  دل های  و ولایت،  قدرت  این  از  استفاده  با  ایشان 



53

کار  ظاهری، یعنی از طریق آموزش معمولی و عمومی نیست؛ بلکه از طریق امداد غیبی و الهامات و مانند آن، 
صورت می گیرد. میزان بهره مندی انسان ها از این هدایت به درجهٔ ایمان و عمل آنان بستگی دارد. هر قدر 
درجهٔ ایمان و عمل انسان ها بالاتر باشد، استعداد و لیاقت دریافت هدایت های معنوی را بیشتر کسب می کنند. 
علی   حضرت  با  خدا   رسول  رفتار  در  می توانیم  را  هدایت  نوع  این  از  کامل  نمونه ای 
ببینیم. آن حضرت از همان دوران کودکی که تحت تربیت رسول خدا  قرار گرفت، با استعداد 
از  تربیت  بر  به همین جهت، علاوه  پیمود.  به سرعت  و عمل  در ایمان  را  مراتب کمال  بی نظیر خود، 
روش های معمولی، از هدایت های معنوی رسول خدا  نیز بهره می برد. آن حضرت فرموده است: 
»روزی رسول خدا  هزار باب از علم را به رویم گشود که از هر کدام، هزار باب دیگر گشوده 
می شد«.١روشن است که آموزش این علوم از طریق آموختن معمولی نبود، بلکه به صورت الهام بر روح 

و جان حضرت علی  بوده است. ٢

عصمت پیامبر اکرم 
قرار  نفسانی  تأثیر هواهای  که تحت  انجام دهد  به درستی  را  می تواند مسئولیت خود  زمانی  پیامبر 
نگیرد و مرتکب گناه و خطا نگردد. مردم نیز زمانی گفته ها و هدایت های وی را می پذیرند که مطمئن 
باشند که او هیچ گاه مرتکب گناه و اشتباه نمی شود. اگر آنان احتمال دهند که پیامبرشان گناه می کند و 
دچار خطا می شود، به او اعتماد نمی کنند و از وی پیروی نخواهند کرد. به عبارت دیگر، بدون وجود 

عصمت، مسئولیت  پیامبری به نتیجه نخواهد رسید؛ زیرا:
 اگر پیامبری در دریافت وحی و رساندن آن به مردم معصوم نباشد، دین الهی به درستی به مردم 

نمی رسد و امکان هدایت از مردم سلب می شود.
 اگر پیامبری در تعلیم و تبیین دین و وحی الهی معصوم نباشد، امکان انحراف در تعالیم الهی پیدا 

می شود و اعتماد مردم به دین از دست می رود.
 اگر پیامبری در اجرای احکام الهی معصوم نباشد، امکان دارد کارهایی که مخالف دستورهای 

خداست، انجام دهد و مردم نیز از او سرمشق بگیرند و مانند او عمل کنند و به گمراهی دچار شوند.
حال، می توان پرسید: چه کسی تشخیص می دهد که کدام فرد توانایی مقاومت در مقابل وسوسهٔ گناه 
را دارد؟ روشن است که این کار از انسان ها ساخته نیست و فقط خداوند است که از آشکار و نهان 
افراد اطلاع دارد و می تواند توانایی فرد در دوری از گناه را تشخیص دهد. بنابراین، وقتی خداوند 
کسی را به پیامبری برمی گزیند، معلوم می شود که وی می تواند مسئولیت خود را به درستی انجام دهد. 

١ــ  بحار الانوار، مجلسی، ج 22، ص 470، باب اول.
2ــ بسیاری از ابعاد ولایت معنوی رسول خدا و ائمهٔ اطهار  در زیارت جامعهٔ کبیره آمده است.



54

خدای متعال در این باره می فرماید:
اَللّهُٰ اَعلمَُ حَیثُ یَجعَلُ رِسالتَهَو 1؛ خدا بهتر می داند رسالتش را کجا قرار دهد.

حال ببینیم که معصومیت پیامبران به چه صورت است. آیا یک مانع بیرونی مانند فرشته، پیامبران را 
از گناه و خطا حفظ می کند یا آنان با اختیار خود به سمت گناه و خطا نمی روند؟

در پاسخ می گوییم: پیامبران با اینکه مانند ما غریزه و اختیار دارند، در مقام عمل به دستورات 
الهی دچار گناه نمی شوند؛ زیرا کسی گناه می کند که هوی و هوس بر او غلبه کند، اما کسی که 
حقیقت گناه را مشاهده می کند و می داند که با انجام آن از لطف و رحمت خداوند دور می شود، 
محبت به خدا را با هیچ چیز عوض نمی کند. هم چنین آنان از چنان بینش عمیقی برخوردارند که 

در انجام اوامر خداوند گرفتار خطا و اشتباه نمی شوند.
البته ما نیز در مورد بعضی از گناهان معصوم هستیم و حتی تصوّر آنها نیز برای ما ناراحت  کننده و 

آزاردهنده است، اما پیامبران نسبت به همهٔ گناهان و اشتباهات عصمت دارند.

به درگاه خداوند  پیامبر و امامان معصوم اند، پس چرا این قدر  برخی می پرسند اگر 
استغفار می کردند؟

پاسخ اینکه: استغفار پیامبران و امامان به درگاه خداوند از چند جهت بوده است:
1ــ استغفار و توبه مراتب و درجاتى متناسب با توبه کنندگان دارد. توبهٔ گنهکاران برای رفع 
گناه است و توبه و استغفار اولیای الهی برای دفع گناه. چنان که گاهی لباسی آلوده می شود و 
برای پاک و تمیز کردن، آن را می شویند )رفع( و گاهی لباس چنان شفاف و تمیز است که با دقت 

مراقب اند تا آلوده نشود )دفع(. 
اولیای خدا با اشک و آه از خداوند می خواهند که آنان را در عرصهٔ مبارزه با شیطان پیروز 

گرداند تا قلب آنان آلوده به گناه نشود.
2ــ اولیاى الهى وقتى به خود و اعمال خویش مى نگرند با تمام عظمت و بزرگى که آن اعمال دارند، 
آنها را در برابر عظمت بى نهایت الهى بسیار کوچک مى بینند؛ مانند کسی که مهم ترین دارایى اش هدیهٔ 
کوچکی باشد و آن را براى سلطان و پادشاهی ببرد و چون عظمت بارگاه پادشاه را می بیند، از آنچه 
آورده، سخت شرمسار و سرافکنده می گردد. پیامبران و امامان به دلیل تواضع و فروتنی ای که در برابر 
خداوند دارند، اعمال خود را در برابر آن همه لطف و محبت خداوند به بندگانش بسیار ناچیز می دانند. 

به همین دلیل، از ناچیز بودن اعمال خود شرمنده اند و از خداوند عذر می خواهند. 

پاسخ سؤالات شما

1ــ سورهٔ انعام، آیهٔ 124.



55

١ــ من لا یحضره الفقیه، صدوق، ج 4، ص 385.

3ــ مسئولیت پیامبر و ائمه ایجاب می کرد تا آنان با افراد مختلفی سر و کار داشته باشند؛ از 
صالحان و نیکان گرفته تا انسان های آلوده به گناه و تبهکار. 

معاشرت زیاد پیامبر و امامان با مردم باعث می شد آنان احساس کنند که غباری بر قلبشان نشسته 
است که با استغفار به دنبال زدودن آن بودند. چنان که پیامبر  فرمود:

ةً ؛ »گاهى بر دلم غبار مى نشیند و من  َّهو لیَُغانُ عَلىٰ قَلبی وَ اِنیّ لَسَتَغفِرُاللّٰهَ فی کلُِّ یوَمٍ سَبعینَ مَـرَّ اِن
هر روز هفتاد بار از خدا آمرزش مى خواهم«. 1  

البته این غباری که پیامبر می فرمایند بر قلب ایشان نشسته است با غباری که به دلیل گناهان بر 
قلب ما می نشیند تفاوت دارد؛ به طور مثال اگر سالن بزرگى را با نور کمى روشن کنیم جز اشیاى 
بزرگ را نخواهیم دید، ولى اگر همین سالن را با نور زیاد روشن کنیم حتى یک دانهٔ ارزن هم دیده 
خواهد شد. پس می توان گفت، چون نور ایمان افراد عادى کم است، بنابراین، تنها گناهان بزرگ 
خود را مى بینند ولى پیامبران و امامان معصوم  که از نور ایمان بسیار بالایى برخوردارند اگر 

از هر لحظهٔ عمرشان در حد اعلیٰ بهره مند نشوند، استغفار می کنند.

قدرشناسی از پیامبر اکرم 
رسول خدا  در مدت 23 سال تلاش و با تحمل رنج های فراوان که نظیر آن در تاریخ یافت 
نمی شود، توانست بزرگ ترین و ماندگارترین پیام الهی را به مردم برساند و جامعه ای با ایمان به خدا و به 
دور از شرک بنا کند. بنای چنین جامعه ای در سرزمینی بیگانه از ارزش های انسانی، خود معجزه ای 
بود. اکنون جا دارد که ما مسلمانان قدردان  اکرم  میسر  پیامبر  با مجاهدت  بود که فقط  بزرگ 
تلاش ها و مجاهدت های پیامبر باشیم و با اتحاد و همدلی با یکدیگر نگذاریم دشمنان اسلام زحمات و 

تلاش های آن حضرت را بی اثر کنند.
با کمال تأسف مشاهده می کنیم که در یکی دو قرن اخیر دشمنان اسلام با یک نقشهٔ دقیق و برنامه ریزی شده، 
همبستگی مسلمانان را به دشمنی با یکدیگر تبدیل کرده و اختلافات معمولی اقوام و مذاهب اسلامی را بزرگ 
جلوه دادند. یکی از نتایج زیان بار این اختلاف ها، تجزیهٔ کشورهای بزرگ اسلامی به کشورهای کوچک 
در سدهٔ اخیر بود تا قدرت های استعمارگر به راحتی بتوانند بر آنها سلطه پیدا کنند و ذخایر آنان را به تاراج 

ببرند. این سیاست اکنون نیز از سوی این قدرت های استعماری در کشورهای منطقه در حال اجراست.
با توجه به همین مسئله، سال هاست که علما و دانشمندان دلسوز در جهان اسلام، به خصوص در ایران، 
روشنگری های فراوانی کردند تا بار دیگر، مسلمانان را علیه دشمنان اسلام متحد کنند و مانع درگیری های 



56

میان آنان شوند. یکی از این علما، امام خمینی  بود.  ایشان در هر فرصتی، مسلمانان را به »وحدت« 
دعوت می کرد و از اختلافات بازمی داشت. ایشان در یکی از پیام های خود به مسلمانان، می فرماید:

در  و  توحید  پرچم  زیر  در  و  خیزید  پا  به  دارید،  ایمان  اسلام  حقیقت  به  که  جهان  مسلمانان  » ای 
سایهٔ تعلیمات اسلام مجتمع شوید و دست خیانت ابرقدرت ها را از ممالک خود و خزائن سرشار آن 
کوتاه کنید. دست از اختلافات و هواهای نفسانی بردارید که شما دارای همه چیز هستید. بر فرهنگ 

اسلامی تکیه کنید و با غرب و غرب زدگی مبارزه نمایید و روی پای خودتان بایستید«.1

بیشتر بدانیم
متأسفانه یکی از گروه هایی که در سالیان اخیر، آسیب ها و صدمات زیادی به وحدت میان مسلمانان زد، 
گروه داعش بود. شاید آن روزی که گروه تروریستی داعش فعالیت خود را در عراق و سوریه آغاز کرد، به جز 
حامیان و به وجود آورندگان آن2 کسی گمان نمی کرد که این گروه کم تعداد بتواند با این سرعت رشد پیدا کند 
و جغرافیای وسیعی از سرزمین های مسلمانان را تصرف نماید و جنایات هولناکی در عراق و سوریه و برخی 

کشورهای دیگر انجام دهد. 
آنان فقط در یک مورد از جنایات خود، در یک روز ١٧٠٠ دانشجوی نظامی غیرمسلح عراقی را که در پادگان 
آموزشی اسپایکر عراق به اسارت گرفته بودند، تیر خلاص زدند و یا در رودخانه غرق کردند و فیلم جنایت خود را با 
افتخار به تمام دنیا نشان دادند. ویران کردن قبور پیامبران و آثار تاریخی، نابودی کارخانه ها و زیرساخت ها، غارت 
ثروت ملت ها از نفت تا موزه ها و ذخایر بانکی و فروش آنها با نازل ترین قیمت به دلالان آمریکایی و اروپایی و گرفتن 

اسلحه به جای آن و از بین بردن منابع حیاتی کشورهای عراق و سوریه از دیگر جنایات آنها بود.3
اما بزرگ ترین جنایت آنها بدبین کردن ملت ها نسبت به دین اسلام بود؛ چرا که آنان تمام این اعمال را به 
صورت هدفمند و برنامه ریزی شده به نام اسلام و زیر پرچم لااله الااللّٰه انجام دادند و همانان که در سازمان های 
جاسوسی خود این گونه گروه ها را شکل می دادند، در رسانه های خود جنایت های آنها را به نام جنایات یک 

گروه اسلامی پخش کردند و مردم ناآگاه ملت ها را نسبت به اسلام بدبین نمودند. 
اگر این داعشیان سیطرهٔ بیشتری پیدا می کردند و به مقصد نهایی خود یعنی ایران که ده ها بار آن را اعلام 
کرده بودند، می رسیدند، خدا می داند که چه برسر ایران ما و دیگر ملت های اسلامی می آوردند. اما فرزندان 
رشید و شجاع ایران، عراق، سوریه، لبنان، افغانستان و برخی دیگر از جوانان به فرماندهی شجاعانه سردار 

1ــ صحیفهٔ امام خمینی  ، ج 14، ص 83 .
2ــ ترامپ، رییس جمهور آمریکا در سال ٢٠١٦ به صراحت گفت که داعش توسط آمریکا و با حمایت دولت اوباما به وجود آمد.

www.nytimes.com  / 2016 / 08 /11/us /Politics / Trump - rally.html
3ــ سردار شهید حاج قاسم سلیمانی، گوشه ای از این جنایت ها را این گونه توصیف می کند: در این حادثه، جنایات بسیار دردناکی که 
غیرقابل نمایش است رخ داد؛ از جمله... به اسارت گرفتن دختران و زن های بی گناه و تجاوز به آنان، سوزاندن زنده زندهٔ افراد و ذبح دسته جمعی 
صدها جوان. مردم مسلمان این کشورها متحیر از این طوفان مسموم، بخشی گرفتار خنجرهای برندهٔ جنایتکاران تکفیری گردیدند و میلیون ها 
نفر دیگر خانه و کاشانهٔ خود را رها کرده و آوارهٔ شهرها و کشورهای دیگر شدند. در این فتنه سیاه، هزاران مسجد و مراکز مقدس مسلمانان 
تخریب و یا ویران گردید و بعضاً مسجد را به همراه امام جماعت و نمازگزاران آن باهم منفجر نمودند. )بخشی از نامه سردار سلیمانی خطاب به 

رهبر معظم انقلاب اسلامی(



57

برنامه ای برای وحدت مسلمانان
برای اینکه ما مسلمانان بتوانیم وحدت میان خود را تقویت کنیم و از 
قدرت حدود دو میلیارد مسلمان و امکانات بی نظیر سرزمین های اسلامی 
برای پیشرفت خود استفاده کنیم، نیازمند اجرای برنامه های دقیقی هستیم 
که نقشه های تفرقه افکن استعمارگران و عوامل آنان را در سرزمین های 
اسلامی خنثی کند و دل های مسلمانان را به یکدیگر نزدیک کند. در اینجا 

به برخی از این اقدامات اشاره می کنیم و می کوشیم آنها را در جامعهٔ خود گسترش دهیم:
1ــ از اهانت و توهین به مقدسات سایر مسلمانان خودداری کنیم. برای این منظور شایسته است 
بر اساس معرفت و  با دیگر مسلمانان  بتوانیم  تا  ببخشیم  ارتقا  با دانش و استدلال،  را  اعتقادات خود 

استدلال سخن بگوییم و اعتقادات خود را به نحو صحیح و بدون دعوا و ناسزاگویی بیان کنیم. 
از ظلم  آنان  رهایی  برای  و  کنیم  دفاع  با روش های درست  نقاط جهان،  تمام  در  از مظلومان  2ــ 

بکوشیم و به این سخن رسول خدا  به خوبی عمل کنیم که فرمود:
»هرکس فریاد دادخواهی مظلومی را که از مسلمانان یاری می طلبد بشنود، اما به یاری آن مظلوم 

برنخیزد، مسلمان نیست«.1
3ــ کسانی را که به ظاهر خود را مسلمان می نامند ولی با دشمنان اسلام 
دوستی می ورزند، بشناسیم و فریب برنامه های آنان را نخوریم. روش این 
و  دوست  را  مانند صهیونیست ها  اسلام  دشمنان  که  است  چنین  گروه ها 
برخی مسلمانان را دشمن معرفی می کنند، به طوری که مردم عادی به تدریج با 
دشمنان واقعی اسلام دوستی کنند و با گروهی از مسلمانان، دشمنی بورزند.

1ــ  مَن سَمِعَ رَجُلً ینُادی یا للَمُسلِمینَ فلَمَ یجُِبهُ فلَیَسَ بِمُسلِمٍ )اصول کافی، ج 2، ص 164(.

سرفرازمان حاج قاسم سلیمانی، در نبردی سخت و دلاورانه این گروه تروریستی را قلع  و قمع کردند. 
از این رو، درود می فرستیم به روح شهدای مدافع حرم و حریم امنیت کشورمان و سردار شجاع آنان  
که هزاران کیلومتر دورتر از مرزها دلاورانه جنگیدند و نه تنها پای جنایتکاران پلید را از کشورمان کوتاه 
کردند، بلکه با نابودی حکومت داعش، شرّ آنان را از همهٔ کشورهای اسلامی و حتی کشورهای اروپایی دور 
کردند. به برکت خون این شهیدان،مردان و زنان و دختران سرزمینمان همچنان سربلند و آزاد زندگی می کنند 
و کشورمان به عنوان یک کشور قدرتمند که نه تنها از حق خود بلکه از حریم آزادگی و انسانیت در سراسر 

جهان دفاع می کند، شناخته می شود. 

https://www.roshd.ir/111204-1-17


58

اندیشه و تحقیق
1ــ نمونه هایی از احکام اجتماعی اسلام را که اجرای آنها نیازمند تشکیل حکومت است، بیان کنید. 
2ــ به نظر شما کدام یک از احکام و دستورات دین اسلام نیاز بیشتری به تشکیل حکومت الهی دارد؟

الف( نماز و روزهٔ واجب                ب( حج                     ج( امر به معروف و نهی از منکر
د( حجاب و پوشش                      هـ( توانمندی نظامی و ایجاد رعب در دل دشمنان

و( نفی سلطهٔ بیگانگان                     ز( کمک به مسلمانان گرفتار در نقاط مختلف جهان
3ــ با توجه به حدیث امام باقر  بیان کنید که چرا ولایت از نماز و روزه و سایر عبادات مهم تر است؟

بیشتر بدانیم
حامیان وحدت

آیـت اللّٰه سیّدمـحمدحسین طباطبایی بـروجـردی، مـعروف 
، یکی از بزرگ ترین مراجع تقلید در  بـه آیت اللّٰه بروجردی 

دورهٔ معاصر بود. ایشان بین سال های 1325تا 1340 ه.ش ریاست حوزهٔ 
علمیه قم را بر عهده داشت و اکثریت شیعیان جهان برای دریافت احکام دینی 
به کتاب های ایشان مراجعه می کردند. ایشان به خوبی دریافته بود که یکی از 
متوجه  و  آنان است  میان  عوامل عقب ماندگی مسلمانان، اختلاف و جدایی 

در سال  این رو،  از  میان مسلمانان اند.  اختلاف  ایجاد  دنبال  به  برنامه های سرّی  با  استعمارگران  که  بود 
1327ه.ش، با حمایت های ایشان و با کمک برخی از علمای سرشناس دانشگاه الازهر مصر، مرکزی به 
نام »دارالتقریب بین المذاهب الاسلامیه« تأسیس شد و ایشان با فرستادن نمایندگانی به »دانشگاه الازهر« 

که بزرگ ترین دانشگاه مذهبی مصر و کشورهای عربی بود، زمینه های ارتباط 
را فراهم کرد.

شَلتوت«  محمود  »شیخ  عهدهٔ  بر  الازهر  دانشگاه  ریاست  دوره،  آن  در 
بود. وی از پیشنهادات آیت اللّٰه بروجردی استقبال کرد. این شخص که از 
بزرگ ترین دانشمندان اهل سنت شمرده می شد و ریاست بزرگ ترین دانشگاه 
مذهبی مصر را بر عهده داشت، به شدت مخالف گروه های تکفیری1 بود و در 

مقابل آنها می ایستاد. 
پس از پیروزی انقلاب اسلامی، »دارالتقریب« با جدیت بیشتر به کار خود ادامه داد و برنامه های مختلفی 
را به اجرا درآورد. یکی از این برنامه ها، برگزاری »هفتهٔ وحدت« و دیگری »کنفرانس سالانه وحدت اسلامی« 

است که دانشمندان جهان اسلام گرد هم جمع می شوند و دربارهٔ مسائل دنیای اسلام گفت وگو می کنند.

1ــ به گروه های تندرو و افراطی گفته می شود که سایر مسلمانان را متهم به کفر و شرک می کنند؛ مانند وهابیت و داعش.



59



60

قرائت
 ه مائده  ٥ سور جز ء  6	

ءَ‹ ي  اوَلیِـــا صرخِـذُواالیَهودَ  وَالنــاتَتــ ذیَن آمَنوا   ل Lهاَا ـایَــ یــ
ءُ بـعَضٍ‘وَمنَ یَتــوََلـهمُــ مِن஑ُمــ  فَــِانـ ه{ مِنــهمُــ‘ بـعَضُهُمــ اوَلیِـــا
ذیَن ف௽ قلُوبِهِمــ Lایَهدِي القَومَ الظّْلِمیَن � فتََريَ ا اِن االلهَ ل
‘ ئِــَرةٌ  مَ ـَرضٌ   یسُارعِونَ فیِهم   یَـقولونَ نَخش௽ اَن تـُصیبَنا دا
فعَس௽ََ االلهُ انَ یـَ أتىَِ بِــالـفَتــحِ    اوَامَ ـٍر مِن عِنـدِه   فیَُــصبِــحوا
ذیَن آمَنوا Lدِمیَن � وَیَـقولُ ا اَنـفسُِهِمــ نـ ௽ما  اسََرّوا ف ௽عََل
نِــهِمــ   انِــهمُــ لَـمَع஑َُمــ‘ ذیَن  اَقسَموا بِــااللهِ جَهدَ اَیـ م Lءِا ا ؤُل اَه
ذیَن آمَنوا Lَاا یَـه سِریَن � یـاحَبِطتَ اعَمالـهُمُ   فَاصَبحَواخ
هُمــ االلهُ بِـقَومٍ،   یُحِبــ ௽ِفسََوفَ یـَ أت    ُمــ عَن دینــِه஑مِنــ منَ یَرتـَ د
فِــریَن ـ஑ال ௽َةٍ عَ لال مُؤمِنــیَن    اَعِ ـز ௽َۀٍ عَ لوَیُحِبّـونـَ ه{    اَذِلـ
ئِمٍ‘ذلکَِ فضَلُ االلهِ

ا ایَخافونَ لوَمَۀَ ل یُجهِدونَ ف௽ سَبیلِ االلهِ   وَل
ءُ‘وَااللهُ واسِعٌ عَلیمٌ � اِنـ ما وَلیِــ஑ـمُُــ االلهُ یُـؤتیهِ منَ یشَا
ةَ لو ذیَن،  یـقُیـمونَ، الص L ذیَن،  آمَنُــوا     اِّ Lوَ رَسولـُه{     وَا
ةَ     وَ هُم  رஐِـ ـعونَ  �  وَ منَ  یَتــَوَل االلهَ ـوஐوَ یـؤُتونَ الز
ذیَن آمَنــوا    فَــِان حِزبَ االلهِ هُمُــ الـغلِبونَ � Lوَرَسولهَ{ وَا

سورَةُ ����ِ�ـَدةِ

ید.
ت کن

 دق
 آن

ای
معن

 به 
د و

وانی
 بخ

مله
ه ج

له ب
جم

ت، 
قرائ

ی 
گو

ه ال
جه ب

 تو
رابا

س 
 در

ات
آی

نی
خوا

فرد
ع و

تما
اس

 

https://www.roshd.ir/111204-1-19


61

اى كسانى كه ایمان آورده اید، یهودیان و مسیحیان را ولی ]یاور و تکیه گاه[ خود 
مگیرید؛ زیرا آنان با وجود اینكه باهم اختلاف دارند در برابر شما با یكدیگر همدل اند 
و هركس از شما آنان را به دوستى گیرد، قطعاً در زمرهٔ آنان به شمار مى آید و خدا 

   51 مردم ستمكار را هدایت نمى كند.  
مى بینى آنان كه در دل هایشان بیمارى ]شک و تردید[ است، براى دوستى با آنان شتاب 
می ورزند و به دروغ مى گویند: مى ترسیم گزندى به ما برسد ]و به یارى آنان نیازمند 
یا امر دیگری پیش  پیروزى پدید آورد،  نفع مؤمنان[  شویم.[ امید است خداوند ]به 

 52 آورد، تا ]در نتیجه، آنان[ از آنچه در دل خود نهفته داشته اند، پشیمان شوند. 
بودند كه شدیدترین  یهودیان و مسیحیان[ همان هایی  این  ]آیا  و مؤمنان می گویند: 
به حال شما  امروز سودى  ]پس چرا  با شما هستند؟!  كه  می خوردند  را  سوگندها 

  53 نداشتند؟[ كارها و اعمال منافقان باطل و بیهوده شد و زیانكار گشتند. 
اى كسانى كه ایمان آورده اید، هركس از شما از دین خود برگردد، بداند كه به زودی 
دوست  را  او  نیز[   [ آنان  و  مى دارد  دوست  را  آنان  كه  مى آورد  را  گروهی  خداوند 
مى دارند؛ در برابر مؤمنان فروتن اند، ولى در برابر كافران، مقتدر و پیروزند؛ در راه خدا 
جهاد مى كنند و در كارهایشان از سرزنش هیچ سرزنش كننده اى بیم ندارند. این فضل 

 54 و بخشش خداست به هركه بخواهد می دهد و خدا گشایشگر داناست. 
همانا كه ولیّ شما، فقط خداوند و رسول او و كسانى اند كه ایمان آورده اند؛ همان 

  55 ایمان آورندگانی كه نماز را برپا مى دارند و در حال ركوع زكات می دهند. 
و هر كس خدا و رسولش و كسانى را كه ایمان آورده به ولایت و سرپرستى خود 

56 بپذیرد ]پیروز است ؛زیرا[ تنها حزب خدا پیروزمندند.  

ترجمه



62

امامت، تداوم رسالت

از آنجا که قرآن کریم، آخرین کتاب آسمانی و رسول خدا  خاتم پیامبران است، این سؤالات 
مطرح می شود که:

طرح و برنامهٔ خداوند برای جامعهٔ اسلامی، پس از رسول خدا  چیست؟
این جامعه در چه مسیری و چگونه باید حرکت کند؟

بعد از پیامبر اسلام  رهبری مسلمانان بر عهدهٔ چه کسانی باید قرار بگیرد؟
چرا ائمه اطهار نیز همچون پیامبر اکرم  معصوم از گناه هستند؟



63

برای رسیدن به پاسخ سؤالاتی که در ابتدای درس طرح شد، قبل از هر چیز لازم است مشخص 
شود که در میان مسئولیت های پیامبر کدام یک با رحلت ایشان پایان می پذیرد و کدام یک باید ادامه یابد؟ 

، مسئولیت اوّل، یعنی دریافت و ابلاغ وحی به مردم،  در میان مسئولیت های سه گانه رسول خدا 
با ختم نبوت پایان می پذیرد و کتاب قرآن، آخرین کتاب آسمانی است و نیازی به آوردن کتاب جدیدی 
نیست. امّا دو مسئولیت دیگر، یعنی »تعلیم و تبیین دین )مرجعیت دینی(« و »ولایت ظاهری«، پس از 

ایشان چه سرنوشتی پیدا می کنند؟
در این زمینه سه فرض مطرح است:

1ــ قرآن کریم و پیامبر اکرم  در این باره سکوت کرده اند؛
2ــ همچون مسئولیت اوّل، پایان این دو مسئولیت را نیز اعلام نموده اند؛

3ــ جانشین را تعیین نموده و دو مسئولیت »تعلیم و تبیین دین« و »ولایت ظاهری« را بر عهدهٔ وی 
قرار داده اند.

 بطلان فرض اوّل روشن است؛ زیرا قرآن کریم، هدایتگر مردم در همهٔ امور زندگی است و ممکن 
نیست نسبت به این دو مسئولیت مهم که به شدّت در سرنوشت جامعهٔ اسلامی تأثیرگذار است بی تفاوت 
باشد. همچنین پیامبر اکرم   آگاه ترین مردم نسبت به اهمیت و جایگاه این مسئولیت هاست و نمی تواند 
از کنار چنین مسئلهٔ مهمی با سکوت و بی توجهی بگذرد. در حقیقت، بی توجهی به این مسئلهٔ بزرگ، 

خود دلیلی بر نقص دین اسلام است؛ و این در حالی است که دین اسلام کامل ترین دین الهی است. 
 فرض دوم نیز صحیح نیست؛ زیرا نیاز جامعه به حکومت و تعلیم و تبیین دین، پس از رسول خدا  
نه تنها از بین نرفت، بلکه افزایش هم یافت؛ به این دلیل که گسترش اسلام در نقاط دیگر  و نیز ظهور مکاتب 
و فرقه های مختلف، باعث پیدایش مسائل و مشکلات جدید اجتماعی، اقتصادی، سیاسی و فرهنگی 
گردید و نیاز به امام و رهبری که در میان انبوه افکار و عقاید، حقیقت را به مردم نشان دهد و جامعه را 

آن گونه که پیامبر اداره می کرد، اداره نماید، افزون تر شد.
علاوه بر اینکه اصولاً حکومت و ادارهٔ جامعه و تعلیم و تبیین دین، امری تمام شدنی و پایان پذیر نیست 
و همواره جامعه نیازمند حاکم و معلمی است که بتواند راه رسول خدا  را ادامه دهد و احکام 

اسلام را اجرا نماید. 
 بنابراین، تنها فرض سوم، منطقی و قابل قبول است؛ یعنی رسول اکرم  به فرمان خداوند، با 
تعیین جانشین، به تداوم تعلیم و تبیین دین و دوام حکومت پس از خود به شکل »امامت« فرمان داده و 

مانع تعطیلی این دو مسئولیت شده است.

https://www.roshd.ir/111204-1-20


64

تعیین امام
اکنون که نیاز به امام پس از رسول خدا  روشن شد، این سؤال پیش می آید که چه کسی امام را 

معیّن و معرفی می کند و چگونه می توان او را شناخت؟
از آنجا که امام همهٔ مسئولیت های پیامبر اکرم  جز دریافت و ابلاغ وحی را دارد، بنابراین، باید 
همان صفات و ویژگی های پیامبر را نیز داشته باشد تا مردم به وی اطمینان کنند و راهنمایی های او را 
بپذیرند. از جمله این ویژگی ها »عصمت« است. البته تشخیص عصمت برای انسان ها ممکن نیست؛ 
نمی شود.  گناهی  هیچ  مرتکب  و  است  معصوم  که چه کسی  دهند  تشخیص  نمی توانند  انسان ها  یعنی 
بنابراین، همان طور که پیامبر از طرف خدا معرفی و معین می شود، تنها خداوند است که می تواند فرد 

شایسته مقام امامت را معرفی کند و به مردم بشناساند.
تاریخ اسلام درمی یابیم که  و مطالعهٔ  پیامبر  از  نقل شده  و مسلمّ  و روایات مطمئن  آیات  تدبر در  با 
ایشان  از  بعد  امامت  و  به جانشینی رسول خدا   را  علی بن ابی طالب   امیرالمؤمنین  خداوند، 

منصوب فرموده و نیز امامان معصوم  پس از ایشان را معرفی کرده است.
در اینجا به برخی از آیات و روایات مربوط به این مسئله می پردازیم. 

حدود سه سال از بعثت گذشته بود که این فرمان از جانب خداوند برای  1ــ نزول آیۀ انذار: 
پیامبر آمد: 

خویشان نزدیکت را انذار کن. 		 وَ اَنذِر عَشیرَتکََ الاَقرَبین1َ
نفر از بزرگان بنی هاشم را دعوت کرد و دربارهٔ  برای انجام این دستور، رسول خدا  چهل 
اسلام با آنان سخن گفت و آنان را به دین اسلام فراخواند و از آنان برای ترویج و تبلیغ اسلام، کمک 

خواست؛ 
همهٔ مهمانان سکوت کردند و جوابی ندادند. در میان سکوت آنان، علی بن ابی طالب  که در آن 

زمان، نوجوانی بیش نبود، برخاست و گفت:
»من یار و یاور تو خواهم بود، ای رسول خدا«.

، سه بار مطرح شد و هر بار، همه سکوت کردند و تنها علی  قاطعانه اعلام  درخواست پیامبر 
آمادگی و وفاداری کرد. پس از آن، پیامبر  دست آن حضرت را در دست گرفت، بیعت ایشان را 

پذیرفت و به مهمانان فرمود:
»همانا این، برادر من، وصیّ من و جانشین من در میان شما خواهد بود«.2

1ــ  سورهٔ شعراء، آیهٔ 214.
2ــ  تاریخ طبری، جریر طبری، ج 2، صص 63 ــ 62؛ کنزالعمال، متّقی هندی، ج 6، ص 397 برای مطالعهٔ کامل داستان، به کتاب » سلام 

بر خورشید« از سید علی اکبر حسینی، ج 1، ص 171 مراجعه کنید.



65

1ــ سوره مائده، آیه 55.
2ــ بیشتر مفسران و مورخان اهل سنت و شیعه، از جمله طبری، رازی، ثعلبی، قشیری، خوارزمی، ابن حجر و ابن کثیر، این آیه را دربارهٔ 

امام علی  دانسته اند. برای کسب اطلاعات بیشتر، به کتاب الغدیر از علامه امینی، ج 2، ص 156 مراجعه کنید.

تفکر

2ــ نزول آیۀ ولایت: در یکی از روزها، فرشته وحی از جانب خداوند آیه ای بر پیامبر نازل کرد 
که در آن ویژگی های ولی و سرپرست مسلمانان مشخص شده بود: 

همانا ولیّ شما فقط خداوند و رسول او 		   اِنَّما وَلیُِّکُمُ اللّٰهُ وَ رَسولُه و
و کسانی اند که ایمان آورده اند.  			  وَ الَّذینَ آمَنوا 

همان ایمان آورندگانی که نماز را بر پا می دارند 			  لاةَ اَلَّذینَ یُـقیمونَ الصَّ
و در حال رکوع زکات می دهند.  		 کاةَ وَ هُم راکِعونَ 1 وَ یُؤتونَ الزَّ

با نزول این آیه، رسول خدا   دریافت که چنین واقعه ای رخ داده و کسی در رکوع صدقه داده 
است و خداوند قصد معرفی او را دارد؛ با شتاب و در حالی که آیه را می خواند و مردم را از آن آگاه 

می کرد، به مسجد آمد و پرسید:
چه کسی در حال رکوع صدقه داده است؟

فقیری که انگشتری در دست داشت، به حضرت علی  که در حال نماز بود، اشاره کرد و گفت:
این مرد در حال رکوع، انگشتر خود را به من بخشید. 

مردم که از محتوای آیه با خبر شده بودند، تکبیر گفتند و رسول خدا  نیز، ستایش و سپاس 
خداوند را به جا آورد. 

، برای آن  نزول این آیه در چنین شرایطی و اعلام ولایت حضرت علی  از جانب رسول خدا 
بود که مردم با چشم ببینند و از زبان پیامبر بشنوند تا امکان مخفی کردن آن نباشد.2

به نظر شما تعیین جانشین توسط پیامبر  آن هم در شرایطی که ایشان هنوز موفقیتی کسب 
نکرده بود و حتی خویشانش نیز دعوت او را نپذیرفته بودند، چه پیام هایی در برداشت؟

..........................................................................................

دانش تکمیلی
با توجه به اینکه امام علی  در نماز حضور قلب داشتند، چگونه متوجه درخواست فقیر شدند؟ 

برای مشاهدهٔ پاسخ این سؤال به محتوای این رمزینه مراجعه کنید.

https://www.roshd.ir/111204-1-21
https://www.roshd.ir/111204-1-21


66

3ــ حدیث جابر: در یکی از روزها، در مدینه، جبرئیل بر پیامبر نازل شد و آیهٔ 59 سورهٔ نساء را 
بر ایشان خواند که قسمتی از آن چنین است:

ای مؤمنان، 				   یا اَیُّهَا الَّذینَ آمَنوا
از خدا اطاعت کنید 					    اَطیعُوا اللّهَٰ

و از رسول و ولیّ امرتان اطاعت کنید. 		 سولَ وَ اُولیِ الاَمرِ مِنکُم ... وَ اَطیعُوا الرَّ
معمولاً وقتی آیه ای نازل می شد و حکم کلی موضوعی را بیان می فرمود، یاران رسول خدا   
ایشان  یاران  نازل شد،  نماز  آیات  که  وقتی  مثلاً  می پرسیدند.  را  و جزئیات حکم  می آمدند  ایشان  نزد 
می خواستند چگونگی نماز خواندن را بدانند از این رو، پیامبر اکرم  به مسجد آمد و به آنان فرمود: 
»این گونه که من نماز می خوانم، شما هم بخوانید«. 1 آن گاه نماز خواندن را به آنان تعلیم داد. وقتی این 
آیه هم نازل شد، جابربن عبداللّٰه انصاری نزد رسول خدا  آمد و گفت: »یا رسول  اللّٰه، ما خدا و 

رسول او را شناخته ایم. لازم است »اولی الامر« را نیز بشناسیم.«
رسول خدا  فرمود:

»ای جابر، آنان جانشینان من و امامان بعد از من اند. نخستینِ آنان علی بن ابی طالب است و سپس به 
ترتیب، حسن بن علی، حسین بن علی، علی بن الحسین، محمدبن علی؛ و تو در هنگام پیری او را خواهی 
ترتیب، جعفربن محمد،  به  محمدبن علی  از  پس  برسان.  او  به  مرا  دیدی، سلام  را  او  وقت  هر  و  دید 
فرزندش  ایشان  از  پس  و  حسن بن علی  علی بن محمد،  محمدبن علی،  علی بن موسی،  موسی بن جعفر، 
می باشد که هم نام و هم کنیه من است.2 اوست که از نظر مردم پنهان می شود و غیبت او طولانی می گردد 

تا آنجا که فقط افرادی که ایمان راسخ دارند، بر عقیدهٔ به او باقی می مانند«.3

ارتباط میان آیه و حدیث
با تفکر در آیهٔ 59 سورهٔ نساء و حدیث جابر، پیام های زیر را تکمیل کنید.

1ــ مسلمانان باید از ................... ، .................. و .................... اطاعت کنند. 
2ــ از آنجا که این سه اطاعت در کنار هم قرار گرفته اند؛ سرپیچی از هر مورد  ................. است. 

1ــ صحیح بخاری، محمدبن اسماعیل البخاری، جزء 8، ص 9.
2ــ در فرهنگ و آداب و رسوم عرب برای افراد علاوه بر اسم، لقب و کنیه می گذارند و برای احترام شخص را با کنیه و یا لقب صدا 

می زنند. کنیه پیامبر »ابوالقاسم« و لقب ایشان » امین« است.
3ــ کفایة الاثر، خزاز رازی، چاپ قدیم، ص 8 ؛ ینابیع المودة، سلیمان بن ابراهیم القندوزی، ص 494 و اثبات الهداة، شیخ حرّ عاملی، 

ج 3، ص 123.

https://www.roshd.ir/111204-1-22


67

تفکر در حدیث

1ــ صحیح مسلم، مسلم بن حجاج نیشابوری، ج 4، ص 1873، روایت شماره 2408؛ این حدیث متواتر است و آن قدر از علمای اهل 
سنت و شیعه نقل شده است که جای تردید ندارد. برای کسب اطلاعات بیشتر به کتاب امام شناسی، علامه حسینی تهرانی، ج 13، مراجعه کنید.

2ــ سورهٔ طه، آیات 29 تا 35.

4ــ حدیث ثقلین: پیامبر اکرم  به طور مکرر، از جمله در روزهای آخر عمر خود، می فرمود:
من در میان شما دو چیز گران بها می گذارم: 			    اِنیّ تارِکٌ فیکمُُ الثَّقَلیَنِ

کتاب خدا و عترتم، اهل بیتم را.  		 کِتابَ اللّٰهِ وَ عِترَتی اَهلَ بیَتی 
اگر به این دو تمسک جویید 			  کتُم بِهِما ما اِن تمََسَّ

هرگز گمراه نمی شوید 				   لنَ تضَِلوّا اَبدًَا
و این دو هیچ گاه از هم جدا نمی شوند 			  َّهُما لنَ یفَتَرِقا  وَ اِن

تا اینکه کنار حوض کوثر بر من وارد شوند.  			  حَتّیٰ یرَِدا عَلیََّ الحَوضَ 1

با تفکر در این حدیث، این پیام ها استخراج می شود:
1ــ همان طور که قرآن و پیامبر از هم جدا نمی شوند، قرآن و اهل بیت  نیز همواره با هم اند. 

2ــ همان طور که قرآن همیشگی است، وجود معصوم نیز در کنار آن همیشگی است. 
3ــ در صورتی مسلمانان گمراه نمی شوند که .................

4ــ نمی توان برای هدایت و سعادت اخروی، فقط از یکی از دو یادگار پیامبر  پیروی کرد؛ 
بلکه باید . ............

و  آگاهی مردم  برای  آیه مشخص نشده،  آنجا که مصداق ....................... در  از  3ــ 
اشتباه نکردن آنها لازم است که رسول خدا  ...................... .

4ــ بنا بر سخن پیامبر اکرم  کسانی که مصداق ................... هستند، عبارت اند از: 
. .......................................................................................

5  ــ حدیث منزلت: وقتی خداوند حضرت موسی  را مأمور مبارزه با فرعون کرد، آن حضرت 
از خداوند خواست که برادرش هارون را مشاور، پشتیبان و شریک در امر هدایت مردم قرار دهد. 

خداوند نیز درخواست حضرت موسی  را پذیرفت2 و او را مشاور و وزیر وی قرار داد. 
پیامبر اکرم  نیز بارها به حضرت علی  فرمود:

https://www.roshd.ir/111204-1-23


68

تو برای من 			  اَنتَ مِنّی 
به مانند  هارون برای موسی هستی؛ 		 بِمَنزِلةَِ هارونَ مِن موسىٰ 

جز اینکه بعد از من پیامبری نیست. 		 َّهو لانبَِیَّ بعَـدی1 اِلّ اَن
6ــ حدیث غدیر: پیامبر گرامی اسلام در سال دهم هجرت عازم مکه شد تا فریضهٔ حج را به جا 
ة  ة البلاغ3« و »حَجَّ آورد. این حج که در آخرین سال زندگی ایشان2 برگزار شد، به »حَجَّ
الوداع« مشهور است. در این حج، هزاران نفر شرکت کرده بودند، تا روش انجام دادن 
اعمال حج را از رسول خدا  فراگیرند و حج را با ایشان به جا آورند. پس از برگزاری 
حج و در مسیر بازگشت به مدینه، در روز هجدهم ماه ذی الحجّة، در محلی به نام غدیر خم این آیه نازل شد:

ای رسول، 				   سولُ  یا اَیُّهَا الرَّ
آنچه از سوی پروردگارت بر تو نازل شده برسان، 		 بلَِّغ ما اُنزِلَ اِلیَکَ مِن رَبِّکَ 

و اگر چنین نکنی، 				   ن لمَ تفَعَل  وَ اِِ
رسالتش را ادا نکرده ای 			  فَما بلََّغتَ رِسالتَهَو 

و خداوند تو را از مردمان حفظ می کند؛ 		 وَاللّهُٰ یَعصِمُکَ مِنَ النّاسِ 
خداوند، کافران را هدایت نمی کند.  	 اِنَّ اللّهَٰ لا یَهدِی القَومَ الکافِرین4َ	

بعد از نزول این آیه، پیامبر اکرم  دستور داد همه توقف کنند تا بازماندگان برسند و آنان که پیش 
رفته اند، برگردند. ظهر شده بود؛ ابتدا نماز را به جا آوردند و سپس، پیامبر در یک سخنرانی مهم و 
مفصل با مردم سخن گفت و آنان را برای دریافت آن پیام بزرگ آماده کرد. آن حضرت در قسمتی از 

سخنرانی از مردم پرسید:

1ــ علّمه حسینی تهرانی  در جلد دهم امام شناسی می گوید که  این حدیث مورد اتفاق علمای اسلام از اهل سنت و شیعه است. 
همچنین: ینابیع المودة، سلیمان بن ابراهیم القندوزی، باب 6، ص50. 

2ــ واقعه غدیر هفتاد روز قبل از وفات پیامبر اتفاق افتاد.
3ــ  الکامل فی التاریخ، ابن اثیر، ج 2، ص 303 و الغدیر، علّمه امینی، ج 1، ص 31.

4ــ سورهٔ مائده، آیهٔ 67.

تدبّر در قرآن

در آیهٔ بالا، تدبر کنید و به سؤال های زیر پاسخ دهید. 
1ــ خداوند چه فرمانی به پیامبر می دهد؟

2ــ اهمیت این فرمان چقدر است؟
3ــ چرا خداوند به پیامبر اکرم وعده می دهد که او را حفظ خواهد کرد؟

https://www.roshd.ir/111204-1-24


69

ای مردم، 				   ُّهَا النّاسُ  اَی
چه کسی به مؤمنان از خودشان سزاوارتر است؟1 		 مَن اَولیَ النّاسِ بِالمُؤمِنینَ مِن اَنفُسِهِم 

گفتند: خدا و پیامبرش بر ما ولایت و سرپرستی دارند. 
سپس فرمود:

هر کس که من ولیّ و سرپرست اویم، 		 مَن کنُتُ مَولاهُ
این علی نیز ولیّ و سرپرست اوست.  		 فـَهٰذا عَلِىٌّ مَولاهُ

و این جمله را سه بار تکرار کرد. 
در پایان سخنرانی نیز از حاضران خواست که مطالب گفته شده را به غایبان برسانند. پس از آن، 

مردم برای عرض تبریک و شادباش به سوی امام آمدند و با وی بیعت کردند.2

                 

عصمت ائمهٔ اطهار 
از آنجا که امام علی  و دیگر امامان  دو مسئولیت رهبری و مرجعیت دینی مسلمانان را پس 
از رسول خدا  بر عهده دارند، ضروری است که آنان نیز مصون از گناه و خطا باشند. چنان که 
توضیح داده شد، ضرورت داشتن این ویژگی، یکی از دلایل معرفی امام از جانب خداست. در آیاتی از 
قرآن کریم و سخنان رسول خدا  به این مسئله اشاره شده است. یکی از آنها نزول آیهٔ تطهیر است. 
دختر  که  می کرد  استراحت  خانه  در  ایشان  روزی  می گوید:  خدا   رسول  همسر  سَلمَه،  اُمّ 
کنار خود  به  را  ایشان  و  داد  پاسخ  پیامبر   کرد.  وارد شد و سلام  فاطمه زهرا   بزرگوارش 

1ــ یعنی، چه کسی بر آنها ولایت و سرپرستی دارد و باید به فرمان هایش عمل کنند؟
2ــ واقعه غدیر را اندیشمندان با مدارک زیاد در کتاب های خود آورده اند که نام 350 نفر از آنها در کتاب »الغدیر« آمده است. الغدیر کتابی 

است که علامه امینی آن را نگاشته است.

تفکر در حدیث
دربارهٔ واقعهٔ بزرگ غدیر بیندیشید و به سؤال های زیر پاسخ دهید:

الف( چرا مراسم غدیر هم زمان با بزرگ ترین اجتماع مسلمانان برگزار شد؟
ب( چرا خداوند انجام ندادن این مأموریت را مساوی با عدم انجام رسالت اعلام کرد؟

ج( تبریک و تهنیت مردم به حضرت علی  پس از پایان مراسم، نشانه چیست؟
د( چرا کلمه »مولی« در حدیث غدیر به معنای سرپرست است، نه دوست؟

https://www.roshd.ir/111204-1-25


70

، امام حسن  و امام حسین  آمدند. رسول خدا  آنان  دعوت کرد. پس از وی حضرت علی 
را نیز در کنار خود جای داد. آن گاه برای آنان این گونه دعا کرد:

»خدایا! اینان اهل بیت من  اند؛ آنان را از هر پلیدی و ناپاکی حفظ کن!«1
در همین زمان فرشته وحی آمد و آیهٔ تطهیر را قرائت کرد.

		               همانا خدا اراده کرده که دور گرداند   اِنَّما یُریدُ اللّهُٰ لیُِذهِبَ 
از شما اهل بیت پلیدی و ناپاکی2 را 		 جسَ اَهلَ البیَتِ  عَنکُمُ الرِّ

و شما را کاملاً پاک و طاهر قرار دهد. 			  رَکُم تطَهیرًا3 وَ یُطهَِّ

با تفکر در این آیه درمی یابیم که:
1ــ این آیه، تعداد خاصی از خانوادهٔ پیامبر را در بر می گیرد که مقام عصمت دارند؛ یعنی در اینجا 

افراد خاصی از اهل بیت مورد نظر است و شامل سایر بستگان پیامبر نمی شود.
2ــ چون این تعداد خاص معصوم اند، سخن و عمل آنان، مطابق با دین و بیان کنندهٔ دستورات الهی است.

پیامبر اکرم  برای آگاهی مردم از این موضوع، مدت ها هر روز صبح، هنگام رفتن به مسجد از 
در خانه حضرت فاطمه  می گذشت و اهل خانه را »اهل بیت« صدا می زد و آیهٔ تطهیر را می خواند.4
تذکر: از آنجا که در زمان نزول این آیه از میان اهل بیت فقط امام علی، حضرت فاطمه، امام حسن 
و امام حسین  حضور داشتند، در این واقعه تنها نام این چهار بزرگوار ذکر شده است. در سخنان 

، امامان بعدی هم جزء اهل بیت شمرده شده اند.  دیگر پیامبر 
نتیجه گیری

با بررسی این آیات و احادیثی که گفته شد، روشن می شود:
الف( پیامبر اکرم  با هدایت و راهنمایی خداوند، حضرت علی  و یازده فرزند ایشان را به 

جانشینی خود معرفی کرده است و آنان عهده دار مسئولیت امامت اند. 
ب( لازمهٔ این مرتبه از جانشینی، علم کامل و عصمت از گناه و اشتباه است؛ همان گونه که رسول خدا  

این دو ویژگی را دارا بود. 
ج( حضرت فاطمهٔ زهرا  جزء اهل بیت است و اگرچه عهده دار امامت نبوده، اما علم و عصمت 
کامل دارد و پیروی از کلام و رفتار وی بر همهٔ مسلمانان واجب و سرچشمهٔ هدایت و رستگاری است. 

1ــ اصول کافی، کلینی، ج 1، ص 286.
2ــ مقصود از پلیدی و ناپاکی در این آیه، گناه و آلودگی اخلاقی است. 

3ــ سورهٔ احزاب، آیهٔ 33.
4ــ کتاب های بزرگ اهل سنت، مانند صحیح مسلم، سنن ترمذی، صحیح بخاری، مسند احمد بن حنبل، سنن بیهقی، الدرالمنثور سیوطی 

و اُسدُ الغابه ابن اثیر، آیهٔ تطهیر را در حق همین پنج تن نقل کرده اند )غایة المرام، هاشم بن سلیمان بحرانی، ص 281(.



71



72

قرائت
ن  ٣  ه آل عمرا سور جز ء  ٤	

ید.
ت کن

 دق
 آن

ای
معن

 به 
د و

وانی
 بخ

مله
ه ج

له ب
جم

ت، 
قرائ

ی 
گو

ه ال
جه ب

 تو
رابا

س 
 در

ات
آی

نی
خوا

فرد
ع و

تما
اس

 

ا غَلیظَ الـقَلِب
ً فبَِـما رحَمۀٍَ مِنَ االلهِ   لنِتَ لـهَمُ « وَلوَکُنتَ فَ ـظّ

ِ ஑َــ ‘  فاَعـفُ عَنهمُــ    وَ استَــغفِــر لـهَمُــ انـفَـضّوا منِ حَول َ ل
ل عَ ل௽َ االلهِ‘  ـஐَامَ ـِر «   فَــِاذا عَ ـَزمتَ     فتََــو وَشاوِرهُم  ف௽ِ ال
اِن، االلهَ یُحِب الـمُتَــوஐَّـِ لیَن � اِن، یَنــصُرஐُـمُــ االلهُ
ஐُم ذي یَنــصُرُ Lُم    فَمَن  ذاَا஑َــُم  «  وَ اِن یَخذُل஑فلاَا غالبَِ  ل
‘وَعَل௽َ االلهِ فلَیـتََــوஐَــِل الـمُؤمِنونَ � وَما  ஐانَ مِن بَـعدِه
لنِــَ ب௽ٍِّ اَن یَـغُ ـل ‘ وَ منَ یَـغللُ    یـَ أتِ بـِ ما غَل یَـومَ، الـقِیــ مَ ـۀِ‘
ایُـظ ـلمَونَ � ثـمُــ تــوَُفஐ  ௽ُّــل نَـفسٍ ما  کسََبتَ    وَ هُم ل
ءَ  بسَِـخَـطٍ مِنَ، االلهِ عََ  رضِوانَ، االلهِ     کَمَن  بـــا اَفمََنِ اتبــ
 ـهُ  جَ ـهَنــمُــ  «  وَ  بِـئسَــ الـمَـصیرُ   �  هُمــ  دَرَجتٌ وَ  مَأوى
عِنـــَد االلهِ ‘ وَااللهُ بَـصیرٌ  بـِ ما یـعَمَلونَ  �  لَـقَد  منَ، االلهُ
ا  منِ  انَــفسُِهِمــ ً عَ ل௽َ الـمُؤمِنـیَن،      اِذ  بَــعَثَ  فیِهمــ    رَسول
ِّمُـهُمُــ ال஑ِـتـبَ  ـل ِ ـه   وَیُــَزஐـّ یِهم   وَیُـعَ  یَتــلوا عَلیَِهمــ آ یتــ
ــٍل مُبــیٍن � وَالح஑ِــَمۀَ    وَ  اِن ஐانوا منِ قبَلُ لَـف௽ ضَل

سورَةُ  آلِ عِمـرانَ

https://www.roshd.ir/111204-1-26


73

ترجمه

و  کردى،  مهربانى  و  نرم خويى  مردم  با  که  بود  خدا  رحمت  و  لطف  سبب  به  پيامبر،  اى 
بودند. پس اکنون هم  پراکنده شده  تو  از گرد  اگر درشت خوى و سخت دل بودى، قطعاً 
آنان  با  امور  تدبير  در  و  بخواه  آمرزش  برايشان  خدا  از  ]حتی[  و  درگذر  از خطاهايشان 
مشورت کن، و چون بر کارى تصميم گرفتى، ]قاطع باش و[ بر خدا توکل کن که خداوند 

159 توکل‏کنندگان را دوست مى‏دارد و آنان را يارى مى‏کند. 
اگر خدا شما را يارى کند، هيچ کس بر شما چيره نمى‏شود، و اگر شما را واگذارد، چه 
 160 کسى بعد از او شما را يارى خواهد کرد؟ پس مؤمنان بايد تنها بر خدا توکل کنند. 

] گمان کرديد ممکن است پيامبر به شما خيانت کند؟! در حالى که[ و هيچ پيامبرى را نشايد 
که به خدا يا مردم خيانت کند ]چه رسد به خاتم الانبيا[، و هرکس خيانت ورزد، روز قيامت 
با آنچه که از راه خيانت به دست آورده حاضر شود، سپس به هرکسى همان را که فراهم 

161 آورده است، بى‏کم‏وکاست خواهند داد و ]به همین دلیل[ در حق آنان ستم نمى‏شود. 
از خدا  با خشمى  که  است  مانند کسى  کرده،  دنبال  را  که خشنودى خدا  آيا کسى  پس   

 162 بازگشته و جايگاهش دوزخ است؟ آن بد بازگشتگاهى است. 
ـ نزد  ـ چه کسانى که درپى خشنودى خدايند و چه‏کسانى که دچار خشم او شده‏اند ـ همه آنان ـ
خدا برحسب اعمالشان داراى درجاتى گوناگونند، و خدا به آنچه ]از نیکی و بدی[ مى‏کنند 

 163 بيناست. 
به يقين خدا به مؤمنان نعمتى بزرگ ارزانى داشت که پيامبرى از خودشان ]نه از فرشته یا 
جن[ در ميان آنان برانگيخت که آياتش را بر آنان تلاوت کند و آنان را ]از کارهاى زشت 
و اخلاق ناپسند[ پاک سازد و کتاب آسمانى و معارف آن را به ايشان بياموزد، و قطعاً آنان 

164 پيش از بعثت پيامبر در گمراهى آشکارى فرورفته بودند. 



74

پیشوایان اسوه

در درس های گذشته دانستیم که یکی از مسئولیت های مشترک میان پیامبر و امامان، ولایت 
ظاهری می باشد. در این درس به این سؤال می پردازیم که سیره و روش پیامبر اکرم  و جانشین 

ایشان امیرالمؤمنین علی  در حکومت داری چگونه بوده است؟



75

اسوه های رهبری
پیامبراکرم  پس از سیزده سال تلاش برای هدایت مردم مکه با دعوت مردم مدینه، به این شهر 
هجرت کرد و به فرمان خداوند، حکومت اسلامی را بنا نهاد. این حکومت، به تدریج گسترش یافت و 
در مدت ده سال، سراسر شبه جزیرهٔ عربستان را فراگرفت. آن حضرت،در مدت این ده سال، به گونه ای 
از سوی خداوند  رهبری،  در جایگاه  از جمله  اجتماعی،  و  فردی  زمینه های  همهٔ  در  که  کرد  زندگی 

به عنوان الگو و اسوه مؤمنان معرفی شد:
قطعاً برای شما در رسول خدا لقََد کانَ لکَُم فی رَسولِ اللّٰهِ	

سرمشق نیکویی است اُسوَةٌ حَسَنةٌَ	
برای کسی که به خداوند لمَِن کانَ یَرجُوا اللّٰهَ	

و روز رستاخیز امید دارد وَ الیَومَ الآخِرَ	
و خدا را بسیار یاد می کند. وَ ذ  کَرَ اللّٰهَ کَثیرًا1	

حضرت علی  نیز وقتی حکومت را به دست گرفت، اعلام کرد من براساس دستورات قرآن و 
سنت رسول خدا  حکومت می کنم و بر همین اساس اصلاحات مهمی را در جامعه آغاز کرد.

در ابتدا نگاهی کوتاه به سیره پیامبر اکرم  در رهبری جامعه می کنیم:
1ــ تلاش برای برقراری عدالت و برابری

یکی از اهداف مهم حکومت الهی رسول خدا  اجرای عدالت بود و ایشان در این مورد با قاطعیت 
عمل کرد و کوشید تا جامعه ای عادلانه بنا کند که در آن از تبعیض خبری نباشد و همه در برابر قانون الهی 
یکسان باشند.این اقدام پیامبر اکرم  در شرایطی انجام می گرفت که در جامعهٔ آن روز حجاز و سایر 
کشورها، تبعیض و تفاوت طبقاتی، یک قانون پذیرفته شده بود و کسی با آن مخالفت نمی کرد. آن حضرت، 
نمی گذاشت.  و غیرعرب  میان عرب  فرقی  و  تقسیم می کرد  به تساوی  میان مسلمانان  را  بیت المال  درآمد 
با همهٔ بردباری و ملایمتی که در برابر پایمال شدن حق شخصی خود داشت، در برابر نادیده گرفته شدن 
حقوق افراد جامعه می ایستاد و کوتاه نمی آمد و متجاوزان حقوق مردم را در هر موقعیت و مقامی که بودند، 

مجازات می کرد.

1ــ سورهٔ احزاب، آیهٔ 21.

نمونه

دیگر  برخی  از  برتر  قبایل  برخی  و  داشتند  مخصوصی  جایگاه  قبایل  گذشته،  زمان های  در 
شمرده می شدند. روزی فردی از یکی از قبایل صاحب نام مدینه، دزدی کرد و جرم او ثابت شد. 
رؤسای قبیله فکر می کردند که رسول خدا   به دلیل جایگاهی که قبیله این فرد دارد وی را 



76

رسول خدا  ، برای اولین بار در جامعهٔ آن روز، برابری همه افراد در برابر قانون را اعلام کرد 
و عرب و غیرعرب و سیاه و سفید را برابر دانست و در مقابل تعصبات قومی و قبیله ای ایستاد.

١ــ الطبقات الکبری، ابن سعد، ج 4، ص 58.
2ــ روضه کافی، کلینی، ص 182؛ بحار الانوار، مجلسی،  ج 22، ص 382.

بیشتر بدانیم

ملاک برتری: نژاد یا …؟
روزی تعدادی از مردم مکه دور هم جمع شده بودند که مسلمانان نیز در میان آنان بودند. هرکدام با 
تعصبی خاص، قبیلهٔ خود را معرفی می کرد و بدان افتخار می نمود. در این میان، شخصی روبه سلمان 

کرد و گفت: سلمان! بگو بدانم تو کیستى؟ پدر تو کیست؟ و اصل وریشه ات چیست؟
سلمان گفت: اسم من سلمان و پدرم بنده خداست، من قبل از اسلام گمراه بودم وخداوند به برکت 
محمد  هدایتم کرد، نیازمند بودم و خداوند به برکت محمد   بى نیازم نمود، برده بودم و خداوند 

به برکت محمد  مرا از قید بردگى آزادساخت، این نسب من است.
در همان حال رسول خدا  وارد آن جمع شد، با شنیدن گفت وگوهاى آنان، فرمود: اى جماعت 
قریش! این را بدانید که، شرافت انسان به دیندارى اوست و مروت و انسانیت او به خصلت هاى اخلاقى 

وى، و اصالت انسان به عقل واندیشه اوست.
سپس پیامبر  سلمان را مخاطب قرار داد و فرمود: سلمان! این را بدان که، هیچ کدام از اینان 
برتو فضیلت و برترى نخواهند داشت، مگر اینکه از تو پرهیزگارتر و با تقواتر باشند، اما اگر تو تقوى داشته 

باشى، پس تو افضل و برتر خواهى بود.2

مجازات نخواهد کرد؛ اما با کمال تعجب دیدند که پیامبر می خواهد حکم را اجرا کند. واسطه های 
مختلفی نزد رسول خدا فرستادند، تا ایشان را از اجرای حکم منصرف کنند. حتی برخی نزدیکان 

رسول خدا  را واسطه قرار دادند، اما ایشان نپذیرفت و به آنان فرمود:
»اقوام و ملل پیشین بدین سبب، دچار سقوط شدند که در اجرای عدالت، تبعیض روا می داشتند؛ 
اگر شخصی قدرتمند و صاحب نفوذ از ایشان دزدی می کرد رهایش می کردند و اگر فردی ضعیف 

دزدی می کرد وی را مجازات می کردند«.1

2ــ محبت و مدارا با مردم
خود  مهربان  پدر  را  ایشان  مردم،  که  بود  محبت آمیز  قدری  به  مردم  با  خدا   رسول  رفتار 
می دانستند و در سختی ها به ایشان پناه می بردند. معمولاً اطرافیان یک رهبر برای اینکه خود را به 
او نزدیک کنند، عیب دیگران را نزد او بازگو می کنند اما رسول خدا  به یاران خود می فرمود: 



77

»بدی های یکدیگر را پیش من بازگو نکنید؛ زیرا دوست دارم با دلی پاک و خالی از کدورت با شما 
معاشرت کنم.«1

تا آنجا که گاهی ردای خود را زیر  به او احترام می گذاشت  به خانهٔ آن حضرت می رفت،  هرکس 
پای او پهن می کرد یا بر جای خود می نشاند. هرگز در مقابل یارانش پای خود را دراز نمی کرد و سعی 
می کرد تا وقتی که آنها نشسته اند، در کنارشان باشد. اگر دربارهٔ آخرت حرف می زدند با آنان همراهی 
می کرد؛ اگر دربارهٔ خوردنی و آشامیدنی و سایر امور روزمره سخن می گفتند، از روی لطف و مهربانی با 
آنان هم سخن می شد. گاهی در حضور پیامبر، شعر می خواندند، یا از گذشتهٔ خود می گفتند، در همهٔ این 
موارد، آنان را منع نمی کرد، مگر این که کار حرامی مانند غیبت کردن از آنان سر می زد؛ در این موارد 

بود که آنان را از ادامه بحث باز می داشت.
3ــ سخت کوشی و دلسوزی در هدایت مردم

پیامبر  چنان علاقه مند به نجات مردم از گمراهی بود که سختی ها و آزارهای این 
راه، هرگز سبب دوری او از مردم نگردید و آن قدر برای هدایت شان شبانه روز تلاش کرد که خداوند 

دراین باره خطاب به مسلمانان فرمود: 
» رنج شما برای او سخت و دشوار است و بر ]هدایت[ شما حریص )به شدت علاقه مند( است«2

با همهٔ این دلسوزی ها و زحمت ها، دشمنی سران قریش با ایشان روز  به   روز بیشتر می شد. می گفتند 
او ساحر و جادوگر است3، می گفتند دیوانه است، بر سر و رویش خاکستر می پاشیدند، طعنه و نیش 
زبان به او می زدند. با وجود اینها، آن قدر با مهربانی و صبر و تحمل، به هدایت مردم ادامه می داد، که 

گاه نزدیک بود از شدت غصه و اندوه فراوان از پا در آید که خداوند به او فرمود:
لعََلَّکَ باخِع نفَسَکَ اَلّ یَکونوا مُؤمِنینَ 4

از اینکه برخی ایمان نمی آورند شاید که جانت را ]از شدت اندوه[ از دست بدهی.
امام علی  که در بیشتر این صحنه ها در کنار رسول خدا  بود، دربارهٔ تلاش بی پایان پیامبر 
می فرمود: »پیامبر یک طبیب سیّار بود، ]برخلاف سایر طبیبان[ او خود به سراغ مردم می رفت، داروها 
و مرهم هایش را خودش آماده می کرد و ابزارهای طبابت را با خود می برد تا بر هرجا که نیاز باشد، مرهم 
بگذارد؛ بر دل هاى کور، گوش هاى کر، زبان هاى گنگ، او با داروهاى خویش بیماران غفلت زده و 

سرگشته را درمان مى کرد«.5
آن حضرت، تلاش می کرد حتی کسانی را که با ایشان می جنگیدند هدایت کند و به سوی حق دعوت 

1ــ مسند احمدبن حنبل، چاپ الرسالة، ج 6، ص 302ــ301
3ــ سورهٔ مدثر، آیهٔ 24. 		 2ــ سورهٔ توبه، آیهٔ 128.

5ــ نهج البلاغه، خطبه 108. 			  4ــ سورهٔ شعرا، آیهٔ 3.

https://www.roshd.ir/111204-1-27


78

نماید. متکبران و برخی از بزرگان قبایل که تعالیم اسلام را به ضرر خود می دیدند، جنگ هایی را علیه 
آن حضرت به راه می انداختند. پیامبر  نیز به ناچار مسلمانان را برای مقابله با آنان بسیج می کرد.  
اما به آنان سفارش می کرد: »اگر کافری در جنگ کشته شد او را مُثلْه1 نکنید، کودکان و پیران و زنان 
را نکشید، حیوانات حلال گوشت را نکشید مگر اینکه برای تغذیه به آن احتیاج داشته باشید. هرگز آب 

مشرکان را زهرآلود نکنید و مزارع و نخلستان ها را نسوزانید«.2
و در جای دیگری می فرمود اگر در بحبوحهٔ جنگ، یکی از مشرکان خواست تا در مورد حقیقت 
اسلام مطالبی بداند، او در پناه اسلام است تا کلام خدا را بشنود، اگر اسلام را پذیرفت، او هم برادر 
دینی شماست و اگر قبول نکرد، او را به جایی که احساس امنیت می کند، برسانید و پس از آن از خدا 

برای غلبه بر او یاری بجویید.3
4ــ مبارزه با فقر و محرومیت

رسول خدا  هم با فقر مبارزه می کرد و به دنبال بنای جامعه ای آباد و دور از محرومیت بود و هم 
با کوچک شمردن فقیران و بینوایان به مخالفت بر می خاست.از این رو، مردم را به کار و فعالیت تشویق 
می کرد، از بیکاری بدش می آمد و کسانی را که فقط عبادت می کردند و کار نمی کردند، مذمت می کرد. 
در عین حال، به فقیران بسیار احترام می گذاشت و اجازه نمی داد که به خاطر فقر مورد بی توجهی 
قرار گیرند و فراموش شوند. برخی از آنها دوست صمیمی ایشان به شمار می رفتند. ثروت را ملاک 
گفت وگو  آنها  با  صمیمانه  و  می نشست  مردم  محروم ترین  و  فقیرترین  با  آسانی  به  نمی شمرد.  برتری 
خود  یاران  به  حضرت  آن  می یافتند.  خود  همراز  و  همدل  را  خدا   رسول  نیز  آنان  می کرد. 

می فرمود:
»به من ایمان نیاورده است کسی که شب را با شکم سیر بخوابد و همسایه اش گرسنه باشد«.4

1ــ تکه تکه کردن.
2  ــ وسائل الشیعه، شیخ حر عاملی، ج 15، ص 58.

3  ــ اصول کافی، کلینی، ج 5، ص 27.
4ــ اصول کافی، ج 2، ص 27.

بیشتر بدانیم

رسول خدا  و یارانش در مجلسی نشسته بودند. تهیدستی که لباس کهنه ای به تن داشت وارد 
شد و در جای خالی کنار مردی ثروتمند نشست. مرد ثروتمند چهره در هم کشید و خودش را جمع و 

جور کرد و به کناری کشید. 
پیامبر که رفتار او را دید، فرمود: ترسیدی از فقر او چیزی به تو برسد؟



79

1ــ اصول کافی، ج 2، ص 262.
2ــ ماجرای تولد حضرت علی  در خانهٔ کعبه علاوه بر کتاب های شیعی در کتاب های بزرگان اهل سنت نیز بارها نقل شده است. به عنوان 
نمونه می توان به این موارد اشاره کرد: المستدرک علی الصحیحین، حاکم نیشابوری، ج 3، ص 550؛ تذکرة الخواص، ابن جوزی، ص 10؛ 

مروج الذهب، مسعودی، ج 2، ص273.

جان و جانشین پیامبر
، ده سال قبل از بعثت پیامبر  در خانهٔ کعبه به دنیا آمد.2 پدرش حضرت  امیرمؤمنان، علی 
ابوطالب  به پیشنهاد پیامبر، نام ایشان را »علی« گذاشت. علی به معنای »والا« و »بلندمرتبه« است. 
سه یا چهارسال بیشتر نداشت که به خانهٔ پیامبر آمد و چندین سال نزد ایشان زندگی  کرد. خودش دربارهٔ 

این دوران می فرماید: 
»در حالی که کودک بودم، همواره در کنار پیامبر بودم و پیامبر مرا در کنار خود می نهاد ... نه هرگز 

دروغی در گفتار من دید و نه رفتاری ناشایست از من مشاهده کرد ...
من همچون بچهٔ از شیر گرفته شده که به دنبال مادرش می رود، از آن بزرگوار پیروی می کردم و او 
هر روز پرچمی از خوی های نیکوی خود را برای من می افراشت و مرا به پیروی کردن از آن فرمان 

می داد ...
... هنگامی که وحی بر پیامبر  فرود آمد، آوای اندوهگین شیطان را شنیدم. گفتم: ای پیامبر 
خدا، این فریاد اندوهناک چیست؟ پاسخ داد: این شیطان است که از پرستش خود ناامید شده است. 
بی گمان آنچه را من می شنوم تو هم می شنوی و آنچه را من می بینم تو هم می بینی، جز اینکه تو پیامبر 

آن مرد گفت: نه، یا رسول اللهّ. 
فرمود: ترسیدی از ثروت تو چیزی به او برسد؟

گفت: نه یا رسول اللهّ
پیامبر فرمود: ترسیدی لباس هایت در اثر تماس با او آلوده شود؟

گفت: نه، یا رسول اللهّ.
فرمود: پس چرا خودت را جمع و جور کردی و از او فاصله گرفتی؟

آن مرد گفت: یا رسول اللهّ اعتراف می کنم که مرتکب خطا شدم و به جبران خطایم حاضرم نصف ثروتم 
را به این برادر مسلمان ببخشم.

مرد فقیر گفت: یا رسول اللهّ، من حاضر نیستم بپذیرم.
حضار با تعجب پرسیدند: چرا؟!

مرد فقیر پاسخ داد: می ترسم بر اثر ثروت، من هم گرفتار غرور و خودخواهی شوم و روزی با برادر 
مسلمان خود این گونه رفتار کنم.1



80

نیستی، بلکه وزیر هستی1 و تو هر آینه بر راه خیر می باشی«.2

جابربن عبداللهّ انصاری، از یاران خوب رسول خدا  می گوید: در کنار خانهٔ خدا و در حضور 
رسول خدا  بودیم که علی  وارد شد. رسول خدا  فرمود: برادرم به سویتان آمد. سپس 

بر آن گذاشت و فرمود: »سوگند به خدایی که جانم در  رو به سمت کعبه کرد و دست 
دست قدرت اوست، این مرد و شیعیان و پیروان او، رستگارند و در روز قیامت، اهل 

نجات اند«.3
سپس فرمود: » این مرد اولین ایمان آورندهٔ به خدا، وفادارترین شما در پیمان با خدا، راسخ ترین شما در 
انجام فرمان خدا، صادق ترین شما در داوری بین مردم، بهترین شما در رعایت مساوات و ارجمندترین 

شما نزد خداست«.4
در همین هنگام، آیهٔ زیر بر پیامبر خدا  نازل شد و پیامبر آن را قرائت کرد:

کسانی که ایمان آوردند اِنَّ الَّذینَ آمَنوا	
و کارهای شایسته انجام دادند، وَ عَمِلوُا الصّالحِاتِ	

اینان بهترین مخلوقات اند. اُولٰئکَِ هُم خَیرُ البرَِیَّـة5ِ	

، در سخنان خود از کلمهٔ »شیعه« که ترجمهٔ آن »پیرو«  همان گونه که مشاهده کردید رسول خدا 
بنابراین، شیعه،  دانسته است.  را سبب رستگاری  علی   امام  از  پیروی  و  کرده  استفاده  می شود، 
، امیرالمؤمنین علی  را جانشین پیامبر می داند و از او  مسلمانی است که به فرمان خدا و پیامبر

پیروی می کند.

1ــ این سخن پیامبر اکرم  مربوط به روز اول بعثت است. از این کلام در می یابیم خداوند که آگاه به همهٔ امور است از شایستگی امام 
علی  نیز خبر دارد و به پیامبر امر فرموده که ایشان را وزیر خود قرار دهد.

2ــ بخشی از خطبه قاصعه.
ئِکَ همُ خَیرُ البرَِیَّةِ«. ٰـ  اِنَّ هٰذا وَ شیعَتَه و لهَُمُ الفائِزونَ. الدّر المنثور، سیوطی، ذیل آیهٔ »اُول

ٰ
3ــ وَالَّذی نفسی بِیَدِه

4  ــ البرهان فی تفسیر القرآن، سید هاشم بحرانی، ج 5، ص 720.
5ــ سورهٔ بینه، آیهٔ 7.

6ــ سورهٔ صافات، آیهٔ 83.

بیشتر بدانیم

خوب است بدانیم که لفظ شیعه، واژه ای است قرآنی. مثلاً در قرآن کریم، حضرت ابراهیم  شیعه و پیرو 
براهیمَ«6؛ پس حضرت ابراهیم    لَِ

ٰ
حضرت نوح  معرفی شده و درباره ایشان آمده است: »اِنَّ مِن شیعَتِه

از آن جهت که راه حضرت نوح را ادامه داده، شیعه و پیرو حضرت نوح  است.

https://www.roshd.ir/111204-1-28


81

1ــ امالی، طوسی، ح 1028، المستدرک، حاکم نیشابوری،  ج 3، ص 134.
2ــ امالی، صدوق، ص 89، المستدرک، حاکم نیشابوری، ج 3، ص 135.

، استاد مطهری، ص 10 از مقدمه. 3ــ جاذبه و دافعهٔ علی 

پاسخ به سؤالات شما

برخی می پرسند چرا با وجود همۀ تلاش هایی که پیامبر  در معرفی امیرمؤمنان و بیان 
فضائل ایشان در زمان ها و مکان های متعدد داشت، اما پس از وفات پیامبر  بسیاری 

از مردم، به خصوص رؤسای قبایل و بزرگان قوم کمتر به این حقیقت توجه کردند؟ 
از دوران  باقی مانده  اندیشه های  و  افکار  بی توجهی،  این  از علت های  یکی  آنکه:  پاسخ کوتاه 
جاهلیت قبل از اسلام بود، که به این آسانی از ذهن و فکر مردم خارج نمی شد.در جاهلیت، بزرگان 
قبایل بدون آنکه دارای فضیلت خاصی باشند صرفاً به این دلیل که رئیس قوم بودند، قدرت ویژه ای 
مانند علم، عدالت خواهی، جوانمردی،  آنان را بزرگ می شمردند و فضیلت هایی  داشتند و مردم 
صداقت، پاکی و کرامت نفس، ارزش و جایگاهی نداشت. آنان حتی میان فرمان و دستور پیامبر و 
فرمان بزرگان قوم تفاوت چندانی قائل نبودند و در لحظات حساس و سرنوشت ساز، به جای فرمان 
خدا و پیامبر، به سوی فرمان بزرگان قوم خود متمایل می شدند. از این رو، رسول خدا  پیوسته 
فضایل امام علی  را به آن مردم یادآوری می کرد شاید بزرگان قبایل و افراد هر قبیله به جای 

ارزش های جاهلی به رفتار و کردار امیرمؤمنان بیشتر توجه کنند و به مقابله با ایشان برنخیزند.

بزرگان علم و دانش، مسلمان و غیرمسلمان، پس از بررسی شخصیت امیرالمؤمنین علی  با شگفتی 
مشاهده کرده اند که فضایلی در آن امام است که به سختی در یک فرد، جمع می شود. آن امام در میدان جنگ 

شجاع ترین؛ در محراب عبادت، عابدترین؛ در مقام قضاوت، دقیق ترین؛ در کلاس درس، 
عالم ترین؛ در بلاغت و زیبایی سخن، بلیغ ترین و در عرصهٔ حکمرانی، عادل ترین است.3

تفکر در حدیث
در این دو حدیث بیندیشید و به سؤال های زیر پاسخ دهید:

1
: عَلِیٌّ مَعَ القُرآنِ وَ القُرآنُ مَعَ عَلِیٍّ ــ رسول خدا 
2

: عَلِیٌّ مَعَ الحَقِّ وَ الحَقُّ مَعَ عَلِیٍّ ــ رسول خدا 
١ــ میان حدیث اوّل و حدیث ثقلین چه رابطه ای وجود دارد؟

٢ــ حدیث دوم چگونه با بحث عصمت، عدالت و علم امام ارتباط دارد؟

https://www.roshd.ir/111204-1-29


82

آن حضرت، همانند رسول خدا  همه فضائل الهی را در خود جمع کرده بود و تمام ویژگی هایی 
به دو مورد از فضائل و ویژگی های آن  اینجا  باشد، دارا بود. در  باید داشته  را که یک رهبر جامعه 

حضرت اشاره ای کوتاه می کنیم:
1ــ عدالت بی مانند

امام علی  پس از 25 سال کنار گذاشته شدن از حق خلافت، آن گاه که با درخواست عمومی مردم 
و اصرار آنها بر قبول خلافت حجت را بر خود تمام دید به صحنه آمد.ایشان از همان آغاز با الگو قرار 
دادن سیره و روش پیامبر  مبارزه با تبعیض و نابرابری و برقراری عدالت را، سرلوحه کار خود قرار 
داد.آن حضرت در همان روزهای آغازین حکومتش به مسجد رفت و این گونه برای مردم سخنرانی کرد:

»...ای مردم، گروهی بیش از حقّ خود از بیت المال و اموال عمومی برداشته اند و جیب خود را 
انباشته اند و ملک و باغ خریده اند ... اینان در حقیقت ننگ دنیا و عذاب آخرت را خریده اند؛ اما بدانید 
که من حق مردم مظلوم را از اینان بازمی ستانم و از این پس سهم همهٔ مسلمانان را از بیت المال به طور 

مساوی خواهم داد«.1
فردای آن روز، پس از پرداخت هزینه های عمومی کشور از بیت المال، باقی ماندهٔ آن را میان مردم 
به طور مساوی تقسیم کرد. محرومان خوشحال شدند؛ اما عده ای که دوره های قبل دریافت های ویژه 

و کلان داشتند، اعتراض کردند.2
ایشان در سخنانی فرمودند: »سوگند به خدا، اگر همهٔ دنیا را ] با تمام وسعتش[ به من 
بدهند تا به اندازه گرفتن پوست جو از دهان موری، خدا را نافرمانی کنم، نخواهم کرد«.3

2ــ علم بی کران
، علم و معرفت وی بود. ایشان  همان طور که گفتیم، یکی از ابعاد شگفت انگیز شخصیت امیرالمؤمنین 
در جهان شناسی، انسان شناسی، دین شناسی، حکومت و کشورداری، نظام اجتماعی و اقتصادی، اخلاق و 

فضیلت و سایر موضوعات مورد نیاز هدایت و سعادت انسان، سخن گفته و ما را راهنمایی کرده است. 

1ــ ادامهٔ سخنرانی چنین است: »عده ای در مقام اعتراض می گویند علی بن ابی طالب ما را از حق مان محروم کرد! هرکس در گذشته از 
اصحاب رسول خدا  بوده یا به اسلام خدمتی کرده، پاداشش با خداست ]این سوابق درخشان سبب نخواهد شد که میان آنان و دیگر 
مسلمانان تبعیض قائل شویم و به آنها امتیاز بیشتر بدهیم[ ... هرکس امروز دعوت خدا و رسولش را بپذیرد و حقانیت ما را تصدیق کند و در 
دین ما داخل شود و به سوی قبلهٔ ما نماز بخواند، یک مسلمان است و با سایر مسلمانان برابر است. بیت المال هم که مال همهٔ مسلمانان است، به 
طور مساوی بین همه تقسیم خواهد شد و از این لحاظ هیچ کس را بر دیگری امتیازی نیست. آری، هرکس که متقی تر باشد، نزد خدا گرامی تر 
است و پرهیزکاران در قیامت بهترین پاداش را خواهند داشت؛ اما خدا دنیا را پاداش پرهیزکاران قرار نداده است. اجر و پاداش اخروی برای 

آنها بسی نیکوتر است ... )شرح نهج البلاغه ابن ابی الحدید، ج  7، ص 37؛ بحارالانوار، مجلسی، ج 32، ص27.(
2ــ یکی از معترضین می گفت: »چگونه همهٔ ما را در یک مرتبه قرار داده و امتیازات را به کلی نادیده گرفته ای؟ به من و این مرد که تا مدتی 

پیش غلام من بود به یک اندازه از بیت المال داده ای، آیا این انصاف است؟«.
3ــ نهج البلاغه، خطبهٔ 224.

https://www.roshd.ir/111204-1-30


83

اندرزهای ایشان را در خود جای  پند و  نامه ها و  کتاب »نهج البلاغه«1 که بخشی از سخنرانی ها، 
کتاب  این  تدوین  زمان  از  اسلام  جهان  بزرگ  دانشمندان  است.  بی مانند  دانش  این  حکایتگر  داده، 

تاکنون، در موضوعاتی که ذکر شد، همواره از این کتاب بهره مند شده اند. 
برخی دیگر از دانشمندان هم برای استفادهٔ بیشتر مردم از این کتاب، بر آن شرح ها نوشته اند تا مردم 

به نکات دقیق و عمیق این کتاب بیشتر پی ببرند.2
ابن ابی الحدید که از اندیشمندان اهل سنت است، شرح مفصلی بر نهج البلاغه نوشته که امروزه در 
چندین جلد، چاپ شده است. وی در مقدمهٔ کتاب خود می گوید: »به حق، سخن علی را از سخن 

خالق )قرآن( فروتر و از سخن مخلوق )دیگر انسان ها( برتر خوانده اند ...«.3
وی در شرحی که بر خطبهٔ 221 نهج البلاغه نوشته است، می گوید:» قسم می خورم به کسی که همهٔ 
امّت ها به او قسم می خورند، که پنجاه سال است این خطبه را مطالعه می کنم و در این پنجاه سال، بیش 
از هزار مرتبه آن را خوانده ام، و تاکنون هیچ بار آن را نخوانده ام مگر آنکه در جان من شگفتی و بیداری 
عمیقی ایجاد کرده است. چقدر خطبا و موعظه کنندگان دربارهٔ مرگ و آخرت خطبه خوانده اند! و من 
چقدر خطبه های آنان را خوانده و در آن تأمل کرده ام! اما تا کنون هیچ کدام از آنها تأثیر این خطبه را 

در جان من ایجاد نکرده است...«.4
امیرالمؤمنین  جز نزد پیامبر اکرم  نزد کسی دیگر شاگردی نکرده بود. در حقیقت، دانش 
ایشان متصل به دانش پیامبر بود و دانش پیامبر نیز از وحی الهی سرچشمه می گرفت . پیامبر اکرم  

در همین باره فرمود:
من شهر علم هستم اَنـَا مَدینَةُ العِلمِ	

و علی درِ آن است. وَ عَلِیٌّ بابهُا	
هرکس این علم را بخواهد فمََن اَرادَ العِلمَ	

باید از درِ آن وارد شود. فلَیَأتِها مِن بابِها5	

که سخنان  را  زمان خود  تاریخی  و  کتاب های حدیثی  مدون شد. وی  قمری،  قرن چهارم هجری  در  توسط سید رضی  نهج البلاغه  1ــ 
امیرالمؤمنین در آنها بود، گرد آورد و گزیده ای از آن سخنان را در یک کتاب قرار داد و آن را »نهج البلاغه« نامید. سایر سخنان امیرالمؤمنین 
نام »موسوعه  به  که حجمی بیش از نهج البلاغه دارد و در سایر کتاب های تاریخی و حدیثی موجود بوده، در سال های اخیر در مجموعه ای 

امیرالمؤمنین« گرد آمده و در اختیار پژوهندگان قرار گرفته است.
2ــ در ميان شرح های فارسی، می توان شرح استاد محمدتقی جعفری و  شرح آيت اللهّ مكارم شيرازی را نام برد.

3ــ مقدمه شرح ابن ابی الحديد بر نهج البلاغه.
4ــ شرح ابن ابی الحدید، ج 11، صص 153 ــ 152.

5ــ شواهد التنزيل، حاکم حسکانی، ج 1، ص 81 و امام شناسی، سید محمد حسین حسينی تهرانی، ج 11، ص 61.

تفکر در حدیث
این حدیث شریف، دربردارندهٔ پیام های متعددی است. با تفکر در آن، سه پیام آن را به دست آورید.



84

بیشتر بدانیم

وقتی یک نویسندۀ مسیحی عاشق امام علی  می شود!
جرج جرداق )2015 ــ1931(، نویسنده و شاعر معاصر لبنانی است. وی که یک فرد مسیحی است. 
چنان شیفتهٔ شخصیت امام علی  می شود که پنج جلد کتاب دربارهٔ آن حضرت می نویسد. جلد اوّل آن 
»امام علی، صدای عدالت انسانی« نام دارد. وی در این کتاب می نویسد: »ای دنیا، چه می شد اگر همهٔ 

توان خود را گرد می آوردی و در هر روزگار یک »علی« با آن قلب و زبان عنایت می کردی«.
جملهٔ پشت جلد کتاب جرج جرداق مسیحی این بود:

O’Ali,
 If I say you’re superior to Jesus Christ, my religion cannot accept it! If I say he’s superior
to you, my conscience won’t accept it! I don’t say you’re God!...So, tell us yourself, o’Ali:
Who are you?!

 »اى على!
اگر بگویم تو از مسیح بالاترى، دینم نمى پذیرد! 

اگر بگویم او از تو بالاتر است، وجدانم نمى پذیرد!
نمى گویم تو خدا هستى ...! 

پس خودت به ما بگو اى على: 
تو کیستى؟!«

جرج جرداق بر سردر خانهٔ خود نوشته بود: »لافتَیٰ اِلّ عَلِیُّ لاسَیفَ اِلّ ذُوالفِقار«.

امیرمؤمنان علی  خود می فرمود: »هرگاه از پیامبر  سؤال می کردم، پاسخم را می داد و اگر در 
حضورش سکوت می کردم، ایشان پیشگام می شد و از دانش خود مرا بهره مند می ساخت«.1

سؤال  ایشان  از  موردی  هر  در  هرکس  که  رسید  بی مانندی  دانش  به  امیرالمؤمنین  بدین ترتیب، 
می پرسید، ایشان بی درنگ و در کمال درستی پاسخ می داد. 

1ــ المصنف فی الأحادیث و الآثار، ابوبکربن ابی شیبة، ج ٦، ص ٣٦٦. 

https://www.roshd.ir/111204-1-31


85



86

قرائت
 ه  مائده  5 سور جز ء  6	

ید.
ت کن

 دق
 آن

ای
معن

 به 
د و

وانی
 بخ

مله
ه ج

له ب
جم

ت، 
قرائ

ی 
گو

ه ال
جه ب

 تو
رابا

س 
 در

ات
آی

نی
خوا

فرد
ع و

تما
اس

 

قَومِ، اذஐُــروا نِـعمَـَۀ االلهِ یــ    لِـقَومِــه ௽وَ اِذ قــالَ موس
ءَ     وَ جَعل஑ََـمُــ مُلوஐاً عَلی஑َـمُــ     اِذ جَعَلَ فیـ஑ُمــ اَنبِیـــا
 ـلمَیَن، �  ـمُــ   ما  لمَــ یُــؤتِ  اَحَــًدا مِنَ، الـع஑ وَ آتىــ
ت௽ کتَبََ االلهُ ل஑َـمُــ ل سَۀَ    اِّ ارَضَ الـمُقَد قَومِ، ادخلُوُاال یــ
ا تَرتَــّدوا عَ ل௽  ادَبارஐُِـمــ    فتَنَــقَلِبــوا خسِریَن، � وَل
قالوایـ موس௽    انِ، فیها قَومًا جَبّـاریَـن    وَ اِنّـــا لنَ ندَخلَُها
حَت௽ّ یَخ ـرجُوا مِنها « فاَِن یَخ ـرجُوا مِنها   فَــِانّـــا دخِلونَ �
ذیَن، یَـخــافونَ     اَنـعمََــ االلهُ عَلیَــهِمَا Lقالَ رَجُ لاانِ،     مِنَ ا
اُّدخلُواعَلیَِهمُــ البـابَ«  فَــِاذا دَخَلتــُ موهُ   فاَِن஑ـمُُــ غلبِــونَ‘
௽موس لوا   اِن کنُتُم مُؤمِنیَن � قالوایـ ـஐَااللهِ فتََــو ௽َوَعَ ل
اِنّـــا لنَ ندَخُلَها  ابَـَ دًا   ما داموا فیها  «  فاَذهَب اَنَت  وَ رَبـکَ
௽انَـفس ّ ا امَلِکُ اِل  ـعِدونَ�قالَ ربَِّ اِن௽ّ ل ـهُنا ق فقَاتلاِا انِّــا ه
 ــُرق  بیََنـنا   وَ بَـیَن، الـقَومِ، الـفسِقیَن، � وَ اَخ௽ «  فاَف 
قالَ فَــِانــها  مُحَ ـرمَــٌۀ عَلیَــهِمــ    اَربَـعیَن سَنَـــًۀ  « یتَیــهونَ،
ارَضِــ «  فلاَا  تـَ أسَــ عَ ل௽َ الـقَوم،ِ الـفسِقیَن،  � ف௽ِ ال

سورَةُ ����ِ�ـَدةِ

https://www.roshd.ir/111204-1-32


87

و هنگامى که موسى به قوم خود گفت: اى قوم من، نعمت هایى را که خدا به شما 
داده است به یاد آورید،آن گاه که در میان شما پیامبرانى قرار داد و شما را حاکم قرار 

 20 داد و چیزهایى ]نعمت ها[ به شما داد که به هیچ یک از جهانیان نداده بود. 
نموده  براى شما مقرّر  آیید؛ آن زمینى که خدا  به زمین مقدس و پاک در  اى قوم 
است، و ]از ترس ستمکاران[ در پیکار با آنان به پشت خود رو برنگردانید و نگریزید 

 21 که زیان کار می شوید  
گفتند: اى موسى در آن سرزمین گروهى زورمند و سلطه گر وجود دارند و ما هرگز 
در آن سرزمین درنیاییم تا آنکه ایشان از آنجا بیرون روند، پس اگر آنان از آن سرزمین 

22 بیرون روند ما وارد خواهیم شد.  
دو مرد از کسانى که از مخالفت با خدا بیمناک بودند و خدا هم به ایشان نعمت ارزانی 
داشته بود، به قوم موسی گفتند: بر مردم آن سرزمین از دروازه ]بتازید[ و وارد شوید، 
که اگر از آنجا وارد شوید قطعاً شما ]بر آنان[ غالب و چیره خواهید بود، و فقط بر خدا 

23 توکلّ و اعتماد نمایید اگر شما ایمان دارید.  
]بنى اسرائیل[ گفتند: اى موسى ما هرگز در آن سرزمین در نیاییم تا آن گاه که آنان در 

24 آن هستند، پس تو با پروردگارت بروید و ]با آنان[ بجنگید، ما در اینجا نشسته ایم   
موسى گفت: پروردگارا من براى انجام دادن فرمان تو، جز اختیار خود و برادرم 
)هارون( را مالک و دارا نیستم، پس میان ما و این قوم نافرمان داورى کن و ما را 

25 در انجام فرمان خود یارى رسان.  
]خدا به موسی[ فرمود: اینک چنین مقرّر کردیم که بنى اسرائیل مدت چهل سال 
از ورود به آن سرزمین محروم باشند آنان در طول این مدت بر روى زمین سرگردان 
خواهند بود؛ نه چون شهرنشینان در شهرى استقرار مى یابند و نه چون صحرانشینان 
در بیابان زندگى مى گذرانند. این کیفر آنان است، پس بر این تمرّدپیشگان، از اینکه 

26 کیفر الهى را مى چشند، اندوه مخور.  

ترجمه



88

وضعیت فرهنگی، اجتماعی و سیاسی مسلمانان، 
پس از رحلت رسول خدا 

، پس از ایشان نیز  دانستیم که مسئولیت مرجعیت دینی و ولایت و حکومت رسول خدا 
ادامه می یابد و براساس تدبیر حکیمانهٔ خداوند، امیرالمؤمنین  و امامان معصوم از نسل ایشان 
جانشینی رسول خدا  را برعهده گرفتند و از جانب خدا به ولایت و رهبری جامعه برگزیده 

شدند.
البته پس از رحلت رسول خدا  حوادثی پیش آمد که باعث دور افتادن مردم از رهبری 
و هدایت امامان معصوم  شد. این مسئله، شرایط و اوضاع اجتماعی خاصی را در جامعه آن 

روز پدید آورد.
اکنون می خواهیم اوضاع فرهنگی، اجتماعی و سیاسی مسلمانان پس از رسول خدا  و 

نحوهٔ برخورد مسلمانان با امامان    را بررسی کنیم.



89

تدبّر در قرآن

در آیهٔ شریفهٔ زیر بیندیشید و به سؤالات پاسخ دهید:
و محمد نیست، مگر رسولی  دٌ اِلّ رَسولٌ	 وَما مُحَمَّ

كه پیش از او رسولان دیگری بودند. سُلُ	 قَد خَلتَ مِن قَبلهِِ الرُّ
پس اگر او بميرد يا كشته شود، اَفَاِن ماتَ اَو قُتِلَ	

آیا شما به گذشته ]و آیین پیشین خود[ بازمی گردید؟ اِنقَلبَتُم عَلىٰ اَعقابكُِم	
و هركس به گذشته بازگردد، وَمَن يَـنقَلبِ عَلىٰ عَقِبيَهِ	

به خدا هیچ گزند و زیانی نرساند فَلنَ يَضُرَّ اللّٰهَ شَيئًا	
و خداوند به زودی سپاسگزاران را پاداش می دهد. وَ سَيَجزِی اللّٰٰهُ الشّاكرِينَ 1	

1ــ خداوند چه هشداری به مردم زمان پیامبر می دهد؟
2ــ آیا خطر بازگشت به ارزش های دوران جاهلیت فقط اختصاص به زمان پیامبر دارد؟

3ــ به نظر شما، سپاسگزاران واقعی نعمت رسالت، چه کسانی اند؟

خلاصه ای از رخدادهای عصر امامان 
پیامبر      که  مسیری  از  را  امت  رهبری  که  داد  رخ  حوادثی  خدا    رسول  رحلت  از  پس 
بر مبنای  نتیجه، نظام حکومت اسلامی که  برنامه ریزی کرده و بدان فرمان داده بود، خارج کرد و در 
»امامت« طراحی شده بود، تحقق نیافت و امامان معصوم   با وجود حضور در جامعه، فاقد قدرت و 
امکانات لازم برای اجرای همه جانبهٔ مسئولیت های خود شدند. فقط در یک دورهٔ کوتاه چهارسال و 
نه ماهه، ادارهٔ حکومت به امام علی   رسید و آن حضرت، در همین دورهٔ کوتاه و با وجود مشکلات و 

جنگ هایی که با عهدشکنان و دشمنان داخلی داشتند، عالی ترین نمونهٔ حکومت را عرضه کرد. 
اما طولی نکشید که حکومت به دست بنی امیه افتاد. آنان کسانی بودند که سرسختانه با پیامبر  اکرم مبارزه 
می کردند و فقط هنگامی تسلیم شدند که پیامبر اکرم  شهر مکه را فتح کرد و آنان راهی جز تسلیم و اطاعت 
نداشتند. ابوسفیان که رهبری مشرکان را برعهده داشت، حدود دو سال قبل از رحلت پیامبر  به ناچار 
تسلیم شد و به ظاهر، اعلام مسلمانی کرد. پسر او، معاویه، که جنگ صفین را علیه امیرالمؤمنین  به راه 
، حکومت مسلمانان را به  انداخت، در سال چهلم هجری با بهره گیری از ضعف و سستی یاران امام حسن 

دست گرفت و خلافت رسول خدا  را به سلطنت تبدیل کرد. 
معاویه، برخلاف تعهدی که به مسلمانان داده بود، یزید را جانشین خود قرار داد؛ یزید هر کار زشت 

1ـ سورهٔ آل عمران، آیهٔ 144.



90

شراب  آشکارا  می گرفت،  سُخره  و  بازی  به  را  نماز  مانند  خداوند،  احکام  می داد؛  انجام  را  ناپسندی  و 
می خورد، سگ بازی و میمون بازی، می کرد و با همان سگ و میمون، وارد مجالس می شد و آنها را کنار 
، امام حسین  و فرزندان و یارانش را با وضع هولناکی  دست خود می نشاند. وی، نوهٔ گرامی پیامبر 
به شهادت رساند و خانوادهٔ ایشان را که از نوادگان پیامبر  بودند، به عنوان اسیر، در شهرها گرداند. 

فعالیت کلاسی )١(
با همفکری دوستان خود بگویید چه عواملی باعث شد که بعد از گذشت پنجاه سال از وفات 

پیامبر، نوهٔ ایشان یعنی امام حسین  این گونه توسط امت پیامبر به شهادت برسد؟
. .....................................................................
. .....................................................................

به ضعف و سستی شان  را نسبت  بارها مسلمانان  متعدد،  ، در سخنرانی های  امیرالمؤمنین علی  
در مبارزه با حکومت بنی امیه بیم می داد1 و می فرمود:»سوگند به خداوندی که جانم به دست قدرت 
اوست،آن مردم ]شامیان[ بر شما پیروز خواهند شد؛ نه از آن جهت که آنان به حق نزدیک ترند، بلکه به 
این جهت که آنان در راه باطلی که زمامدارشان می رود شتابان فرمان او را می برند و شما در حقّ من 
بی اعتنایی و کندی می کنید. این مطلب، قلب انسان را به درد می آورد که آنها در مسیر باطل خود این 

چنین متحدند، و شما در راه حق این گونه متفرق و پراکنده اید«.2
آن حضرت آیندهٔ سرپیچی از دستورات امام و اختلاف و تفرقه میان مسلمانان را که موجب سوار 

شدن بنی امیه بر تخت سلطنت بود؛ می دید و آنان را از چنین روزی بیم می داد:
نماند جز آنکه  باقی  به ستمگری و حکومت ادامه دهند که حرامی  بنی امیه چنان  »به خدا سوگند، 
حلال شمارند ... تا آنکه در حکومتشان دو دسته بگریند: دسته  ای بر دین خود که آن را از دست 

داده اند و دسته ای برای دنیای خود که به آن نرسیده اند«.3
پس از سقوط بنی امیه، حکومت به دست بنی عباس افتاد. آنان با اینکه خود را از عموزادگان پیامبر   
می دانستند و به نام اهل بیت، قدرت را از بنی امیه گرفته بودند، روش سلطنتی بنی امیه را ادامه دادند و در 
ظلم و ستم به اهل بیت پیامبر  از چیزی فروگذار نکردند، به گونه ای که اگر تحول معنوی و فرهنگی 

1ــ برخی از این سخنرانی ها در كتاب »نهج البلاغه« آمده است. از جمله در خطبه های 98، 147، 151، 154، 156، 158 و 166.
2ــ نهج البلاغه، خطبه 27.

3ــ نهج البلاغه، قسمتی از خطبهٔ 98 )حفظ كردن عين سخنان اميرالمؤمنين ضروری نيست(.

https://www.roshd.ir/111204-1-33


91

ایجاد شده در عصر پیامبر  و دو میراث گران قدر آن حضرت ــ قرآن کریم و ائمهٔ اطهار  ــ نبود، 
جز نامی از اسلام باقی نمی ماند.1

مشکلات فرهنگی، اجتماعی و سیاسی پس از رسول خدا
و  پیامبر  از سوی  ترسیم شده  راه و رسم  از  نتیجه دوری  که  ائمه   مهم ترین چالش های عصر 

جانشینان ایشان بود، عبارت بودند از:
1ــ ممنوعیت نوشتن احادیث پیامبر اکرم 

، سفارش آن حضرت به نوشتن سخنانش2 نادیده گرفته شد و هرگونه  پس از رحلت رسول خدا 
نوشتن احادیث آن حضرت ممنوع شد. به همین جهت، کسانی که به این احادیث علاقه مند بودند، فقط 
می توانستند آنها را به حافظه بسپارند و از این طریق به دیگران منتقل کنند. این کار، نتایج نامطلوبی 

داشت؛ از جمله اینکه:
الف( احتمال خطا در نقل احادیث افزایش یافت و امکان کم و زیاد شدن عبارت ها یا فراموش شدن 

اصل حدیث فراهم شد. 
ب( شرایط مناسب برای جاعلان حدیث پیش  آمد و آنان براساس غرض های شخصی به جعل یا 

تحریف حدیث پرداختند، یا به نفع حاکمان ستمگر از نقل برخی احادیث خودداری کردند.
ج( بسیاری از مردم و محققان از یک منبع مهم هدایت بی بهره ماندند و به ناچار، سلیقهٔ شخصی را 

در احکام دینی دخالت دادند و گرفتار اشتباهات بزرگ شدند.
با اینکه سال ها بعد، منع نوشتن حدیث پیامبر  برداشته شد و حدیث نویسی رواج یافت، اما به 
دلیل عدم حضور اصحاب پیامبر  در میان مردم، به دلیل فوت یا شهادت،احادیث زیادی جعل یا 

تحریف شد، به طوری که احادیث صحیح از غلط به سادگی قابل تشخیص نبود.
نکته مهم: البته این اوضاع نابسامان حدیث، تا حدود زیادی برای پیروان ائمه پیش نیامد؛ زیرا ائمه  
احادیث پیامبر را حفظ کرده بودند و شیعیان، این احادیث را از طریق این بزرگواران که انسان هایی معصوم و 
به دور از خطا بودند و سخنانشان مانند سخنان رسول خدا  معتبر و مورد اطمینان بود، به دست آوردند.

1ــ برای مطالعهٔ بيشتر به كتاب های فروغ ابديت و فروغ امامت از آيت اللهّ جعفر سبحانی و نقش ائمه در احيای دين از علامه عسكری مراجعه كنيد.
2ــ تدریب الراوی، سیوطی، ج 2، ص 66.

دانش تکمیلی
اگر می خواهید اطلاعات بیشتری دربارهٔ علت ممنوعیت نگارش احادیث پیامبر  

و زمان پایان یافتن این ممنوعیت کسب کنید، به محتوای این رمزینه مراجعه کنید.

https://www.roshd.ir/111204-1-34


92

بیشتر بدانیم

2ــ تحریف در معارف اسلامی و جعل احادیث
برخی از عالمان وابسته به بنی امیه و بنی عباس و گروهی از علمای اهل کتاب )یهودی و مسیحی( مانند 
کعب الاحبار که ظاهراً مسلمان شده بودند، از موقعیت و شرایط برکناری امام معصوم استفاده کردند و 
به تفسیر و تعلیم آیات قرآن و معارف اسلامی، مطابق با افکار خود و موافق با منافع قدرتمندان پرداختند. 
برخی از آنها در مساجد می نشستند و داستان های خرافی دربارهٔ پیامبران برای مردم نقل می کردند. این 

مطالب به کتاب های تاریخی و تفسیری راه یافت و سبب گمراهی بسیاری از مسلمانان شد.

نمونه ای از احادیث مجعول
کعب الاحبار از علمای یهودی تازه مسلمان بود که در زمان خلیفهٔ سوم به مقام قضاوت رسید. او پس 

از آن به دربار معاویه و امویان راه یافت و توجیه گر ثروت اندوزی و غارتگری آنان شد. 
به عنوان نمونه، روزی یکی از همین حاکمان که گنجینه های بزرگ طلا فراهم کرده بود، از او پرسید: 
»اگر کسی زکات واجب طلا و نقرهٔ خود را داده باشد، آیا واجب است کار دیگری هم انجام دهد؟«؛ وی 
بر او واجب  باشد، هیچ چیز دیگری  نقره  گفت: »حتی اگر تک تک آجرها ]ی خانه اش[ هم از طلا و 
نیست«. ابوذر، صحابی بزرگ پیامبر  که در آن مجلس حاضر بود و می دید که چگونه فردی بیگانه 
با ارزش های اسلام، به نام اسلام از ثروت اندوزان دفاع می کند، از شدّت خشم و بدون ترس از حاکم، 

فریاد برآورد:
که  نیست  تو  سخن  از  راست تر  خداوند  سخن  آیا  کار؟  چه  مسلمانان  احکام  با  را  تو  کافر!  »ای 
می فرماید: آنان که زر و سیم می اندوزند و آن را در راه خدا انفاق نمی کنند، به عذابی دردناک بشارتشان 

ده1«؟2
همین کعب الاحبار، به دستور معاویه احادیثی جعل کرد که نشان دهد سرزمین شام که محل حکومت 
معاویه بود، از سرزمین مکه و مدینه نزد خداوند برتر است؛ مثلاً نقل می کرد: »محبوب ترین سرزمین ها در 

پهنهٔ زمین، نزد خداوند، شام است«.3
همچنین نقل می کرد که »خداوند نه دهم خیر و برکت خود را در شام قرار داده و یک جزء باقی مانده را 

در تمام نقاط زمین تقسیم کرده است«.4

1ــ سورهٔ توبه، آیهٔ 34.
2ــ مستدرک الوسائل، ميرزای نوری، ج 7، ص 36.

3ــ تاريخ مدينة دمشق، ابن عساكر، ج 1، ص 110، چاپ دمشق.
4ــ همان، ص 147.

https://www.roshd.ir/111204-1-35


93

3ــ ارائه الگوهای نامناسب
عموم مردم در اعتقادات و عمل خود، دنباله روی شخصیت های برجستهٔ جامعه هستند و آنها را 
اسوه قرار می دهند. در زمانی که رسول خدا  اسوهٔ مردم بود، انسان های آزاده، با ایمان و شجاعی 
، مقداد، عمار، ابوذر و سلمان تربیت شدند، اما هرچه که جامعه از زمان پیامبر   چون امام علی 
فاصله می گرفت، حاکمان وقت تلاش می کردند که شخصیت های اصیل اسلامی، به خصوص اهل بیت 
پیامبر  را در انزوا قرار دهند و افرادی را که در اندیشه و عمل و اخلاق از معیارهای اسلامی دور 

بودند، به جایگاه برجسته برسانند و آنها را راهنمای مردم معرفی کنند. 
4ــ تبدیل حکومت عدل نبوی به سلطنت

با شکلی جدید وارد زندگی اجتماعی  ، جاهلیت  از رحلت رسول خدا   از گذشت مدتی  پس 
مسلمانان شد.شخصیت های باتقوا، جهادگر و مورد احترام و اعتماد پیامبر  منزوی شدند و طالبان 

قدرت و ثروت جایگاه و منزلت یافتند.
حاکمان بنی امیه و بنی عباس نیز، به تدریج مسیر حکومت را عوض کردند و برای خود و اطرافیانشان 

کاخ های بزرگ و مجلل ساختند و خزائن خود را از جواهرات گران قیمت انباشته کردند. 
این تغییر مسیر، جامعهٔ مؤمن و فداکار عصر پیامبر اکرم   را به جامعه ای راحت طلب، تسلیم و 
بی توجه به سیره و روش پیامبر اکرم   تبدیل کرد. این تغییر فرهنگ، سبب شد که ائمهٔ اطهار  

با مشکلات زیادی روبه رو شوند و نتوانند مردمان آن دوره را با خود همراه کنند. 

فعالیت کلاسی )2(

به نظر شما آگاهی از اوضاع اجتماعی و فرهنگی عصر ائمه   چه فوایدی برای زندگی امروز ما دارد؟

بیشتر بدانیم
معاویه، پس از فتح شام در زمان خلیفه دوم به فرمانروایی شام گماشته شد و مردم شام اسلام را از او 
آموختند. او در مدت 23 سال نبوت پیامبر اکرم  21 سال آن را به مبارزه با اسلام و دشمنی با پیامبر 
سپری کرد و در جنگ های متعدد علیه مسلمانان، به همراه پدرش ابوسفیان و مادرش هند جگرخوار، جزء 
فرماندهان جنگ بود. بعد از رسیدن به قدرت در شام، اولین حاکمی در اسلام بود که برای خود کاخ ساخت 
و بر تخت نشست و تاج بر سر نهاد. گویند هزینهٔ کاخ او به اندازهٔ 18 مرکب بار طلا بوده است. ظرف های کاخ 
معاویه از طلا و نقره بود، لباس های حریر می پوشید و بر اسبی که زین آن طلاکاری شده بود، می نشست. 
خانواده اش نیز لباس های زربافت می پوشیدند. در یکی از سفرهایش به مدینه، 15 مرکب با رواندازهای 



94

1ــ احسن التقاسيم فی معرفة الاقالیم، محمد بن احمد مقدسی، ص 160؛ مروج الذهب، مسعودی، ج 3، صص 31 ــ 15 و ج 10، 
صص 333 تا 336؛ الغدير، علامه امینی، ج 10، ص 258.

اندیشه و تحقیق
1ــ چه مسائلی زمینه را برای ورود جعل و تحریف به احادیث پیامبر اکرم  آماده کرد؟

2ــ تفاوت های اساسی حکومت بنی امیه و بنی عباس با رهبری پیامبر  چه بود؟

با مطالعهٔ یکی از کتاب های زیر عواملی که سبب حاکمیت کسانی چون معاویه و یزید بر 
مسلمانان شد را استخراج کنید و در کلاس گزارش دهید.

الف ( حماسهٔ حسینی، استاد شهید مرتضی مطهری
، جواد محدثی ب ( تاریخ سیاسی ائمه 

  پیشنهاد

ارغوانی رنگ در پی اش روان بودند که بر هر یک کنیزی نشسته بود. وقتی اشراف و سران مدینه نزد وی 
آمدند، به هریک از آنها 10 تا 100 دست از جامه های مخصوص خود را بخشید.

او همواره شراب می نوشید و شترهای ویژه ای برای حمل شراب داشت. یکی از سرگرمی های او دعوت 
از زنان آوازه خوان و شنیدن آوازهای آنان بود. هنگامی که خبر شهادت امیرمؤمنان علی  را شنید، بر تخت 

تکیه زده بود، با شنیدن این خبر به سرعت نشست و گفت: کنیز! آواز بخوان که امروز چشمم روشن شد.1



95



96

قرائت
 ه انبیاء  ٢١ سور جز ء  ١٧	

وَ جَعلَنــ ـهُمــ اَئـِ مـًۀ    یَهدونَ  بِـــامَ ـِرنـــا    وَ اَوحَینـــا اِلیَــهِمــ
ةِ  «  وஐَانوا ـوஐءَ الز ةِ   وَ  ایتــ ـا لو تِ   وَ اِقامَ، الص فِعلَ الخیَر
ـُه ینـــُه حُکماً  وَعِلماً    وَ نَجبِــ دیَـن � وَ لوطًـا آ تیَنــلنَا ع
مُ ஐانوا قَومَ سَوءٍ ئثَِ‘ اِنه تஐ ௽انَت تَـعمَلُ الخَـبـ مِنَ القَریـَ ۀِ ال
لِحیَن  � سِقیَن � وَ  اَدخَلنــ هُ ف௽ رَحمتَِنا  «  اِنـ ه{ مِنَ الصّْ ف
ینــ هُ  وَ اَهلَه{ مِن قبَلُ    فاَستَــجَبنا لهَ{    فنََــج وَ نوحً ا اِذ نادي
ذیَـن Lـُه  مِنَ الـقَومِ، اَــربِ الـعظَیـمِــ � وَنَـصَرنـ஑مِنَ ال
بوا  بِــ ـĤیتِنـ ـا  ‘ اِنــهمُــ ஐانوا قَومَ، سَوءٍ   فَــاغَ ـَرقنــ ـهُمــ َـذஐ
اَجمعَیَن � وَداو{دَ وَسُلیَـمـَن    اِذ یَح஑ــُمانِ ف௽ِ الَحرثِ
ِدیَـن �

اِذ نَـفَشَت فیـهِ غَنَــمُــ القَومِ،«  وَکُنّـا لحُِـکمِهِمــ شه
نا   ا آ تیَنـا حُک ماً وَعِلـماً‘وَسَخر ا سُلیَـمـَن‘وஐَـُ ـلاًّ منهفَفَـه
 ـعِلیَن  � حنَ   وَالطیرَ‘ وَ ஐُـنّـا  ف مَعَ داو{دَ الجِـبـالَ  یسَُبّــِ
منــ هُ صَنــعَۀَ لبَوسٍ لَـ஑ُمــ   لتِـحُ ـصِنَــ஑ُمــ منِ بـَ أس஑ُِمــ« فَ ـهَل وَعَل
ـَن الرّیـحَ عاصِفَۀً  تَج ـري بِــامَ ـِرهکِـرونَ � وَ لسُِلیَـم انَتُم ش
لِمیَن � ءٍ ع௽َِـلُِّ ش஑ـرکَنا فیها ‘وَکُنّـا ب بـ ௽ت اَ رضِ ال اِل௽َ ال

اَ�ِ�اءِ سورَةُ ال

ید.
ت کن

 دق
 آن

ای
معن

 به 
د و

وانی
 بخ

مله
ه ج

له ب
جم

ت، 
قرائ

ی 
گو

ه ال
جه ب

 تو
رابا

س 
 در

ات
آی

نی
خوا

فرد
ع و

تما
اس

 

https://www.roshd.ir/111204-1-36


97

و آنان را پیشوایانى قرار دادیم که به فرمان ما هدایت می کردند، و به ایشان انجام کارهاى 
73 نیک و برپایى نماز و پرداخت زکات را وحی کردیم و آنان پرستنده ما بودند. 

پلید  کارهاى  آن  مردمش  که  دیارى  از  را  او  و  کردیم  دانش عطا  و  لوط حکومت  به  و 
بد  و  منحرف  مردمانی  آنان  راستى  به  بخشیدیم.  رهایى  مى‏کردند،  را  بازی[  ]هم جنس 

74 بودند. 
75 و او را در رحمت خود داخل کردیم، زیرا او از شایستگان بود. 

و ]ای پیامبر[ نوح را یاد کن، آن‏گاه که پیش از این ما را ندا داد، ما هم دعاى او را اجابت کردیم 
 76 و وى و خاندانش ]به جز همسر و یک پسرش[ از آن اندوه بزرگ رهایى بخشیدیم. 

و او را بر مردمى که آیات ما را دروغ مى‏انگاشتند، پیروز کردیم. آنان چون مردمانی فاسد 
77 و تبهکار بودند، همگى‏شان را غرق کردیم. 

و داود و ]فرزندش[ سلیمان را یاد کن، آن‏گاه که دربارهٔ حکم کشتزارى که شبانه گوسفندان 
78 مردم در آن چریده بودند، داوری می کردند و ما شاهد داوری آنان بودیم. 

پس ما حکم درست را به سلیمان تفهیم کردیم و ما هر دو را حکم و دانش عطا کردیم، و 
 79 کوه‏ها و پرندگان را با داوود به نیایش واداشتیم و ما انجام دهنده ] این کار[ بودیم. 
و به او فنّ زره‏سازى را که به سود شماست آموختیم، تا شما را  از ] خطرات[ جنگتان 

80 حفظ کند. پس آیا شما سپاسگزار خواهید بود؟ 
 و براى سلیمان تندباد را ]رام ساختیم[ که به فرمان او به سوى سرزمینى که در آن برکت 

81 نهاده بودیم روان مى‏شد، و ما به هرچیزى داناییم. 

ترجمه



98

احیای ارزش های راستین

در درس قبل با شرایط اجتماعی، فرهنگی و سیاسی عصر ائمهٔ اطهار  آشنا شدیم. 
در این درس می خواهیم بدانیم که: 

امامان بزرگوار ما  در آن شرایط سخت چگونه مسئولیت های مربوط به مرجعیت دینی و 
ولایت ظاهری را به انجام رساندند؟

اقدامات ایشان چه تأثیری در جامعهٔ اسلامی داشت؟



99

امیرالمؤمنین علی  وقتی رفتار مسلمانان روزگار خود را مشاهده می کرد،با روشن بینی و درک 
عمیقی که از نتیجهٔ رفتارها و وقایع داشت، سرنوشت و آیندهٔ نابسامان جامعهٔ اسلامی را پیش بینی می کرد 
 و در زمان های مختلف و در سخنرانی های متعدد، مسلمانان را نسبت به عاقبت رفتارشان بیم می داد.1

آن امام در یکی از سخنرانی ها، خطاب به مردم فرمود:
»به زودی پس از من، زمانی فرا می رسد که در آن زمان، چیزی پوشیده تر از حق و آشکارتر از باطل 
و رایج تر از دروغ بر خدا و پیامبرش نباشد. نزد مردم آن زمان، کالایی کم بهاتر از قرآن نیست، وقتی که 
بخواهد به درستی خوانده شود و کالایی رایج تر و فراوان تر از آن نیست، آنگاه که بخواهند به صورت 
وارونه و به نفع دنیاطلبان معنایش کنند. در آن ایام، در شهرها، چیزی ناشناخته تر از معروف و خیر و 

شناخته شده تر از منکر و گناه نیست«.
امام پس از بیان اوضاع و احوال پس از خود و آگاه کردن مردم و هشدار به آنها فرمود:

به  پشت کنندگان  ابتدا  که  دهید  تشخیص  را  راه رستگاری  می توانید  در صورتی  آن شرایط،  »در 
صراط مستقیم را شناسایی کنید و وقتی می توانید به عهد خود با قرآن وفادار بمانید که پیمان شکنان را 

تشخیص دهید؛ و آن گاه می توانید پیرو قرآن باشید که فراموش کنندگان قرآن را بشناسید«.
آن گاه امیرمؤمنان، راه حل نهایی را بیان می کند و می فرماید:

»پس همهٔ اینها را از اهلش طلب کنید. آنان اند که نظر دادن و حکم کردنشان، نشان دهندهٔ دانش آنهاست، 
آنان هرگز با دین مخالفت نمی کنند و در دین اختلاف ندارند«.2، 3

1ــ برخی از این سخنرانی‌ها در نهج‌البلاغه، از جمله در خطبه‌های 98، 147، 151، 154، 156، 158 و 167 آمده است.
2ــ نهج‌البلاغه، قسمت‌هایی از خطبهٔ 147.

3ــ حفظ كردن عین سخنان امیرالمؤمنین علی  ضروری نیست. فقط می توان سؤالاتی مشابه با فعالیت »تفکر در حدیث«، از این 
سخنان طراحی كرد.

تفکر در حدیث
، سه مورد از نشانه های بازگشت مسلمانان به دورهٔ  1ــ با تأمل در سخنان امیرالمؤمنین علی 

جاهلیت را بیان کنید.
الف ( .................................................................................
ب ( ...................................................................................
ج ( ...................................................................................

2ــ برای نجات از گمراهی و تشخیص راه حق، امیرالمؤمنین چه پیشنهادی به مردم می دهد؟ 
.......................................................................................

3ــ فکر می کنید مصداق پیشنهاد امام علی  چه کسانی اند؟
.......................................................................................



100

 ، همان طور که در درس قبل خواندیم، به علت عدم توجه مسلمانان به هشدارهای امیرالمؤمنین علی 
آنچه آن امام پیش بینی می کرد، به وقوع پیوست؛ بنی امیه بر مردم حاکم شدند و دنیای اسلام را تا حدّ زیادی 
به دوران جاهلیت بازگرداندند. با وجود این شرایط سخت و بحرانی، ائمهٔ اطهار  از پا ننشستند و به 
شکل های گوناگون با این حاکمان مبارزه کردند و در مقابل تفسیرهای غلط از اسلام و تحریف دین، آموزه های 
قرآن و سخنان واقعی پیامبر را در اختیار جامعه قرار دادند. تلاش و مجاهدت امامان را می توان در قالب 

مسئولیت های دوگانه مقام امامت بررسی کرد:

الف( اقدامات مربوط به مرجعیت دینی
1ــ تعلیم و تفسیر قرآن کریم: در حالی که حاکمان زمان به افراد فاقد صلاحیت میدان می دادند 
دست  به  که  فرصتی  هر  در  بزرگوار  امامان  کنند،  تفسیر  خود  باطل  اندیشه های  با  مطابق  را  قرآن  تا 
می آوردند، معارف این کتاب آسمانی را بیان می کردند و رهنمودهای آن را آشکار می ساختند. در نتیجهٔ 

این اقدام، مشتاقان معارف قرآنی توانستند از این کتاب الهی بهره ببرند.

، نوشتن  : در درس قبل دیدیم که بعد از رحلت رسول خدا   2ــ حفظ سخنان و سیرۀ پیامبر 
سخنان ایشان ممنوع شد و این ممنوعیت آثار زیان باری برای مسلمانان داشت. البته امیرالمؤمنین   و 
حضرت فاطمه  به این ممنوعیت توجه نکردند و سخنان پیامبر را به فرزندان و یاران خود  آموختند و از 

آنان  خواستند که این آموخته ها را به نسل های بعد منتقل کنند.

بیشتر بدانیم
نمونه های فراوانی از تفسیرهای ناروای افراد فاقد صلاحیت و اقدامات روشنگرانهٔ ائمهٔ اطهار  در تاریخ 

نقل شده است که به یک مورد، اشاره می کنیم:
در زمان برخی از ائمهٔ اطهار  گروهی پیدا شدند که گمان می کردند خداوند جسم دارد. آنان برای 
اثبات اندیشهٔ خود از بعضی عبارت های قرآن نظیر »یدَُ اللّٰهِ فوَقَ اَیدیهِم: دست خداوند بالای دست هایشان 

است«1 کمک می گرفتند.
امامان بزرگوار توضیح می دادند که آیات قرآن را با آیه های دیگر باید تفسیر کرد. قرآن کریم می فرماید:

 شَیءٌ: هیچ چیزی مانند او ]خدا[ نیست«2؛ پس، نمی توان دستی مانند دست انسان ها برای 
ٰ
»لیَسَ کمَِثلِه

خدا تصور کرد. در عربی » ید «، علاوه بر دست، به معنای »قدرت« هم به کار می رود. بنابراین، تفسیر آیه 
این است که قدرت خداوند از همهٔ قدرت ها برتر است.

١ــ سورهٔ فتح، آیهٔ 10.
2ــ سورهٔ شوری، آیهٔ 11.



101

نمونه
حدیث زنجیرۀ طلایی

هنگامی که امام رضا  به اجبار مأمون، از مدینه به مرو، پایتخت حکومت این خلیفهٔ عباسی 
می رفت، در مسیر حرکت خود به نیشابور رسید. هزاران نفر از مردم به استقبال ایشان آمده بودند 
و گروه زیادی از آنان، قلم هایشان را آماده کرده بودند تا هرچه امام می گوید، بنویسند و برای خود 
و آیندگان نگه دارند. وقتی امام در جمع مردم قرار گرفت، به امام  اصرار کردند تا برایشان 

سخن بگوید. امام به آنان فرمود:
»من از پدرم، امام کاظم  شنیدم و ایشان از پدرش، امام صادق  و ایشان از پدرش، امام باقر  
و ایشان از پدرش، امام سجاد  و ایشان از پدرش، امام حسین  و ایشان از پدرش، امام علی  

و ایشان از رسول خدا شنید که فرمود: خداوند می فرماید:
کلَِمَةُ لا اِلـٰهَ اِلَّ اللهُّٰ حِصنی فمََن دَخَلَ حِصنی اَمِنَ مِن عَذابی؛ 

کلمهٔ لا اله الّ اللهّٰ قلعهٔ محکم من است، هرکس به این قلعهٔ محکم من وارد شود، از عذاب من 
در امان است«.

پس از اندکی درنگ، امام  فرمود:
بِشُروطها و أَنا مِن  شروطها؛ اما به شرط های آن، و من از جملهٔ شرط های آن هستم. 1

این بود که توحید تنها یک لفظ و شعار نیست، بلکه باید در زندگی اجتماعی ظاهر  مقصود امام 
شود و تجلی توحید در زندگی اجتماعی با ولایت امام که همان ولایت خداست، میسر می شود.

، از امامی  شیوه بیان امام  در نقل این حدیث نشان می دهد که چگونه احادیث رسول خدا
به امام دیگر منتقل می شده است. این حدیث، به جهت توالی و پشت سرهم آمدن اسامی 

پیشوایان معصوم در آن، به حدیث سلسلة الذهب )یعنی زنجیرهٔ طلایی( مشهور است.

3ــ تبیین معارف اسلامی متناسب با نیازهای نو: با گسترش سرزمین های اسلامی، سؤال های 
مختلفی در زمینه های احکام، اخلاق، افکار و نظام کشورداری پدید آمد. ائمهٔ اطهار  با اینکه با 
حاکمان زمان خود مخالف بودند، اما به دور از انزوا و گوشه گیری و با حضور سازنده و فعال، با تکیه 
بر علم الهی خود، دربارهٔ همهٔ این مسائل اظهارنظر می کردند و مسلمانان را از معارف خود بهره مند 
در  می ساختند. ثمرهٔ این حضور سازنده، فراهم آمدن کتاب های بزرگ در حدیث و سیرهٔ ائمهٔ اطهار 
کنار سیره پیامبر  و قرآن کریم است.در میان این کتاب ها می توان از کتاب »نهج البلاغه« از سخنان 

، نام برد.  حضرت علی  و کتاب »صحیفهٔ سجادیه« از دعاهای امام سجاد 
1ــ أمالی ، شیخ صدوق، ص 235.

https://www.roshd.ir/111204-1-37


102

بیشتر بدانیم

قانون بازنشستگی
آمدن  پدید  موجب  مسئله  این  و  بود  کرده  پیدا  توسعه  امیرالمؤمنین   زمان  در  اسلامی  حکومت 
شغل های زیادی در جامعه شده بود؛ در نتیجه روابط اقتصادی تغییر زیادی کرده و جامعه نیازمند قوانین 

جدیدی بود که متناسب با شرایط جدید باشد.  
که  بود  کوفه  کوچه های  پس  کوچه  از  گذر  حال  در  علی   امیرالمؤمنین  روزی  نمونه،  عنوان  به 

نگاهش به پیرمردی افتاد که در گوشه ای نشسته و دست نیاز به سوی مردم بلند کرده است.
امام پرسید: این مرد کیست و چرا گدایی می کند؟ حاضران با بی اعتنایی گفتند: مسیحی است!

امام  فرمود: » تا وقتی توانایی داشت، از او کار کشیدید و اکنون که پیر شده و قدرت کار کردن 
ندارد او را به حال خود واگذاشته اید؟! برعهدهٔ حکومت است که تا زنده است، هزینهٔ او را بر عهده بگیرد. 

بروید از بیت المال به او مستمری بدهید«.1
بدین ترتیب، امیرالمؤمنین  »قانون بازنشستگی« را به عنوان یک وظیفهٔ اسلامی پیشنهاد کرد و 

خودش هم به اجرا درآورد.        

1ــ وسائل الشیعه، شیخ حرّ عاملی، ج 15، ص 66.

٭ ٭ ٭
به هر ترتیب، تلاش ائمه  سبب شد که حقیقت اسلام برای جویندگان حقیقت پوشیده نماند و 
کسانی که طالب حقیقت اند بتوانند در میان انبوه تحریفات به تعلیمات اصیل اسلام دست یابند و راه حق 

را از باطل تشخیص دهند. 

بررسی
در درس قبل با شرایط و مشکلات اجتماعی عصر ائمه  آشنا شدیم. اکنون توضیح دهید که 

اقدام این بزرگواران، پاسخ گوی کدام یک از مشکلات آن دوره بوده است؟

ب( مجاهده در راستای ولایت ظاهری
امامان بزرگوار، به دو علت با حاکمان زمان خود مبارزه می کردند:

اوّل، آنکه رهبری و اداره جامعه از جانب خداوند به آنان سپرده شده و لازم بود برای انجام دادن 
این وظیفه به پا خیزند و در صورت وجود شرایط و امکانات، حاکمان غاصب را برکنار کنند تا با تشکیل 

حکومتی بر مبنای اسلام راستین، قوانین دین را به اجرا درآورند و عدالت را برقرار سازند.
دوم، آنکه این حاکمان غاصب، قوانین اسلام را زیر پا می‏گذاشتند و به مردم ستم می‏کردند؛ امامان 



103

نیز وظیفه داشتند که براساس اصل امر به معروف و نهی از منکر با آنان مقابله کنند و مانع زیر پا گذاشتن 
قوانین اسلام شوند و از حقوق مردم دفاع نمایند.

اصول کلی امامان در مبارزه با حاکمان 
امامان در مبارزه‏ای که با حاکمان جور داشتند، از اصولی پیروی می‏کردند که در اینجا برخی از 

آنها را بیان می کنیم:
1ــ عدم تأیید حاکمان: امامان، هیچ یک از حاکمان غاصب عصر خویش را به عنوان جانشین 
رسول خدا  تأیید نمی کردند و این موضوع را به شیوه‏های مختلف به مردم اطلاع می دادند. آنان 
اگرچه تفاوت‏های اخلاقی و رفتاری حاکمان را در نظر می‏گرفتند و اگر حاکمی در موردی بر طبق دستور 
اسلام عمل می‏کرد، آن مورد را تأیید می‏کردند، اما در غصب خلافت و جانشینی رسول خدا  همه را 

یکسان می دیدند.
و  امام  عنوان  به  را  خود  همواره  بزرگواران،  آن  حق:  بر  امام  عنوان  به  خویش  معرفی  2ــ 
جانشین بر حق پیامبر اکرم  معرفی می کردند؛ به گونه ای که مردم بدانند تنها آنها جانشینان رسول 

خدا و امامان بر حق جامعه اند. 
به طور مثال، امام صادق  در روز عرفه و در مراسم حج که جمعیت زیادی از مسلمانان از سراسر 
سرزمین های اسلامی حضور داشتند، در میان انبوه جمعیت، حق حکومت را از آن خود اعلام نمودند 
و فرمودند: »ای مردم! رسول خدا  امام و رهبر بود، پس از او علی  و سپس حسن و حسین 

و علی بن حسین و محمدبن علی  به ترتیب امام بودند و اکنون من امام هستم«.1
3ــ انتخاب شیوه های درست مبارزه: امامان، شیوهٔ مبارزه با حاکمان را متناسب با شرایط زمان 
برمی گزیدند؛ به گونه ای که هم تفکر اسلام راستین باقی بماند، هم به تدریج، بنای ظلم و جور بنی امیه و 

، به نسل های آینده معرفی گردد. بنی عباس سست شود و هم روش زندگی امامان
رفتار ائمهٔ اطهار  در طول 250 سال بعد از رحلت پیامبر  تا امامت امام عصر  و غیبت 
ایشان، چنان مکمل یکدیگر است که گویی یک شخص می خواهد برای رسیدن به یک مقصد مسیری 
را بپیماید، ولی مسیر یک دست نیست؛ گاهی هموار است و گاهی ناهموار، گاهی لغزنده و خطرناک 
است و گاهی دشوار! ولی همه این جاده با همهٔ این اختلاف ها به یک هدف ختم می شود، به گونه ای 
فرهنگی  و  در شرایط مختلف سیاسی  و  کرده است  زندگی  که 250 سال  انسان است  گویی یک  که 

روش های مناسب را برگزیده و عمل کرده است.2
1ــ  اصول كافی، کلینی، ج4،ص 466.

2ــ برای مطالعه بیشتر مراجعه کنید به کتاب انسان 250 ساله، حضرت آیت اللهّ خامنه‌ای.



104

البته خشونت و ستمگری حاکمان بنی امیه و بنی عباس در بیشتر این سال ها به گونه ای بود که اگر 
به سختی آزار و اذیت می شدند و در بسیاری  امامان شناخته می شدند  پیرو و شیعهٔ  به عنوان  کسانی 
مواقع به شهادت می رسیدند. از این رو، ائمهٔ اطهار  می کوشیدند آن بخش از اقدامات و مبارزات 
خود را که دشمن به آن حساسیت دارد، در قالب »تقیّه« پیش ببرند؛ یعنی اقدامات خود را مخفی نگه 
دارند، به گونه ای که در عین ضربه زدن به دشمن، کمتر ضربه بخورند. از جملهٔ این موارد، ارتباط میان 
امامان و یاران آنها در نقاط مختلف سرزمین اسلامی بود. امامان ما با مخفی نگه داشتن این ارتباط ها 
نمی گذاشتند حاکمان بنی امیه و بنی عباس، یاران صمیمی و قابل اعتماد و فداکار آنان را شناسایی کنند 

و به شهادت برسانند.

بررسی

سیره و روش امام حسن  در صلح با معاویه و سیره و روش امام حسین  در 
قیام علیه یزید را با یکدیگر مقایسه کنید و بگویید:

با یزید بیعت  به نظر شما اگر امام حسن  در زمان حکومت یزید زندگی می کرد، 
می کرد؟ چرا؟

........................................................................................

بیشتر بدانیم
امام  علی بن یقطین از اصحاب امام کاظم  بود. وی دورهٔ نوجوانی و جوانی خود را در عصر 

صادق  گذراند و در دورهٔ امام کاظم  از یاران صمیمی آن حضرت شد.
با سقوط حکومت اموی و تشکیل حکومت عباسی، علی بن یقطین به حکومت عباسیان راه یافت و 
از کارگزاران حکومت عباسی شد.با توجه به اوضاع سخت شیعیان در دورهٔ امام کاظم  که ناشی از 
ستمگری های »هارون« بود، امام به علی بن یقطین دستور داد، تلاش کند که در دربار هارون موقعیت 
بهتری پیدا کند، تا شاید بتواند کمکی به یاران امام کاظم  بکند و از سختی های آنها بکاهد و به نهضت 

سرّی امام کمک کند.
از همین جهت، وی توانست یکی از مشاوران نزدیک هارون و از افراد مورد اعتماد وی شود. در 
تمام مدتی که عهده دار این سمت بود، بدون اینکه هارون از شیعه بودنش مطلع شود، پناهگاهی مطمئن 
برای شیعیان بود و به روش های غیرمستقیم، مانع تضعیف مالی شیعیان و غارت اموال آنها توسط هارون 

و دستگاه حکومتی وی می شد.
پسر علی بن یقطین می گوید: امام کاظم  هر چیزی لازم داشت و هر کار مهمی که پیش می آمد، 
به پدرم نامه می نوشت تا آن کار را انجام دهد. گاهی هم که کارهای مهم و حساسی پیش می آمد، به پدرم 

می فرمود که این کار را با همکاری هشام بن حکم انجام دهد.

https://www.roshd.ir/111204-1-38


105

، ص  449. 1ــ سیرهٔ پیشوایان، مهدی پیشوایی، مؤسسهٔ امام صادق 
2ــ وسائل الشیعه، شیخ حرّ عاملی، ج 12، ص 8.

چندبار علی بن یقطین از سختی این مسئولیت نزد امام کاظم  شکایت کرد. امام به وی فرمود: 
خداوند، مردان محبوبی در میان ستمگران دارد که به وسیلهٔ آنان، از بندگان خوب خود حمایت می کند و 

تو از آن مردان محبوب خدایی.
یکی از اقدامات علی بن یقطین شرکت دادن اصحاب و یاران امام کاظم  در مراسم حج بود. وی تعدادی 
آنان را تأمین می کرد. این اصحاب به حج می رفتند و در  از اصحاب را به حج می فرستاد و مخفیانه هزینهٔ 

گفت وگوها و مناظره ها شرکت می کردند و به ترویج فرهنگ شیعی می پرداختند.1

اکنون، ما پیرو و شیعهٔ امامانی هستیم که جان و همهٔ زندگی خود را برای نجات و رستگاری انسان ها، 
فدا کردند و به پیشگاه الهی رفتند. البته آنان هم اکنون ناظر بر ما هستند و به پیروان خود می نگرند تا 
ببینند آنان چه می کنند. پس وظیفه ما این است که به گونه ای زندگی کنیم که سبب بدبینی دیگران نسبت 
به شیعیان نشویم و بدانیم که شیعه بودن تنها به اسم نیست؛ بلکه اسم باید با عمل صالح همراه باشد تا 

پیرو حقیقی آنان شویم. امام صادق  خطاب به شیعیان خود فرمودند:
»مایهٔ زینت ما باشید، نه مایهٔ زشتی ما«.2

دانش تکمیلی

برای آشنایی با برخی از روش های مبارزه امامان، به محتوای این رمزینه مراجعه 
کنید.

برنامه ریزی

ائمهٔ اطهار  از ما شیعیان خواسته اند به گونه ای زندگی کنیم که مایهٔ زیبایی آنان باشیم؛ بگویید 
با چه برنامه ها و اقداماتی می توانیم به این هدف برسیم؟ و چه کارهایی ما را از این مسیر دور می کند؟
1ــ ....................................................................................
2ــ ....................................................................................
3ــ ....................................................................................

https://www.roshd.ir/111204-1-39


106

بیشتر بدانیم

محبت با معرفت
در عشق و محبت به اهل بیت  توجه به موارد زیر ضروری است:

1ــ این محبت و دوستی را با معرفت و شناخت عمیق نسبت به آنان همراه کنیم. محبت های آمیخته 
با جهل، همواره خطرناک است و در بسیاری از موارد به رفتارهایی منجر می شود که خدای متعال و 

پیشوایان دین از آنها بیزارند.
امام علی  می فرماید:

»دو تن در رابطهٔ با من هلاک شدند: دوستی که )در دوستی اش( زیاده روی می کند )و مرا از مرتبهٔ 
ولایت و امامت بالاتر می برد( و دشمنی که در دشمنی با من پای می فشرد«.1

2ــ سیرهٔ پیامبر اکرم  و اهل بیت  نشان می دهد که آنان با ادعای محبت بدون معرفت و بدون 
عمل، مبارزه کرده و پیروان خود را از آن منع کرده اند. بنابراین، میزان نزدیکی هرکس به آنان به مقدار 

محبت همراه با معرفت و عمل است.
 یکی از یاران امام صادق  می گوید: روزی به دیدار امام رفتم. ایشان به من فرمود:

»سلام ما را به دوستانمان برسان و به آنان اعلام کن پاداش الهی را جز با عمل و ولایت ما را جز با 
خویشتن داری به دست نمی آورند«2.

، از قبیل اشعار، سرودها و مداحی ها باید به  3ــ محتوای مراسم جشن یا سوگواری اهل بیت 
گونه ای انتخاب شود که بیانگر محبت همراه با معرفت و سازگار با احکام شرعی باشد. اشعار و عبارات 
سطحی و پیش پاافتاده و انجام حرکات نسنجیده به بهانهٔ شادی یا سوگواری، موجب رنجش آن بزرگواران 

می شود.
انسان هایی  »اهل بیت     گذاشت«،  کنار  باید  را  آداب  محبت،  ابراز  هنگام  »در  قبیل  از  توجیهاتی 
پذیرفته  بیت   اهل  پیشگاه  و  الهی  درگاه  در  هیچ کدام  و...،  می گذرند«  ما  از خطای  و  بزرگوارند 
نیست. این مراسم باید تجلی گاه عفاف و حجاب، عفت در کلام، انجام به موقع واجبات دینی مانند نماز، 
کمک به همنوعان، دوری از اسراف و تبذیر، رعایت حقوق همسایگان، دوری از رقابت ها و حسادت ها 

و در یک کلام، باید تجلی گاه معرفت ائمه  باشد.
از این رو باید مطمئن باشیم که برنامه ها و کارهای ما در مراسم دینی، موافق احکام الهی است. در 
مواردی که برای ما مشکوک است، به عالمان دین در شهر و دیار خود مراجعه کنیم و نظر آنان را جویا 

شویم تا با اطمینان خاطر، آن اعمال را انجام دهیم.

١ــ نهج البلاغه، ترجمهٔ فیض الاسلام، حکمت 117.
٢ــ الشیعه فی احادیث الفریقین، سید مرتضی موحد ابطحی، ص 354.



107



108

قرائت
 ه هود  11 سور جز ء  12	

ید.
ت کن

 دق
 آن

ای
معن

 به 
د و

وانی
 بخ

مله
ه ج

له ب
جم

ت، 
قرائ

ی 
گو

ه ال
جه ب

 تو
رابا

س 
 در

ات
آی

نی
خوا

فرد
ع و

تما
اس

 

قَومِ، اعبــُ دُواااللهَ   ما ل஑َُم مَدیَن،َ اخَاهُم شُعَیبــً ا  ۀقالَ یــ ௽وَ اِل
اتنَــقُصُواالـمِکیالَ وَالـمیزانَ ۀ اِن௽ّ ارَى஑ُمــ {« وَل مِن اِلـهٍ غَیرهُ
قَومِ، ُمــ عَذابَ یَومٍ، مُحیطٍ � وَیـ஑َاخَافُ عَلی ௽ّبِـخیَرٍ    وَ اِن
اتبَـخسَُواالنـاّسَ اَوفُواالـمِکیـالَ  وَالـمیزانَ  بِــالـقِسطِ « وَل
ارَضِ مفُسِدیَـن � بَـقِـیــتُ االلهِ اتَـعثَــوا ف௽ِ ال ءَهُم  وَل اَشیــ ا
خَیرٌ ل஑َُم   انِ کنُــ تُم مُؤمِنــیَن ‘وَما انَـــَاعَلیَـ஑ُمــ بِـحَفیظٍ �
تـُکَ تـَ أمُ ـركَُ   انَ نتَركَُ ما یَـعبــُ دُ آبـــاؤنُا شُعَیبُ   اصََلو قالوا ی
انََت الحَلیمُــ الرشیـدُ َ ـؤُا « انِـکَ ل اوَانَ نَـفعَلَ ف௽ امَوالنِـا ما نشَ
௽ّبیَنَِّـــٍۀ  مِن  رَب  ௽ُـنـتُ عَ لஐ ِقَومِ،   اَرَءَیُتــمــ    ان قالَ یــ �
وَ رَزقَن௽َ مِنـــُه رزِقاً حَسَنًـــا ‘وَما  ارُیـ دُ  اَن  اخُ الِـف஑َـمُــ
اِصلااحَ مَا استَــطعَتُ« ا ال  اِل௽ ما انَهىـ஑ـمُــ عَنهُ « اِن ارُیـ دُ اِل
قَومِ، تُ  وَ اِلیَهِ انُیُب � وَیـ لஐََابِــااللهِ«عَلیَهِ تـو ّ وَما تَوفیــق௽ اِل
ایَج ـِرمَنــ஑ُمــ شِقاق௽   اَن یـُصیبَــ஑ُمــ مِثلُ ما  اصَابَ قَومَ، نوحٍ ل
عیـدٍ � لـِحٍ‘ وَما قَومُ، لوطٍ مِن஑ُمــ بِبــَ اَوقَومَ، هودٍ   اوَقَومَ، ص
وَدودٌ � وَاستَــغفِــروا رَبـ஑ُمــ  ثـمُــ توبوا اِلیَـهِ‘ اِن رَب௽ّ رحَیمٌ 

سورَةُ  هودٍ

https://www.roshd.ir/111204-1-40


109

ترجمه

و به سوی مردم مدین برادرشان شعیب را ]به رسالت فرستادیم[ گفت: ای قوم من، 
خدا را بپرستید، برای شما جز او معبودی نیست. و از پیمانه و ترازو نکاهید، همانا من 

84 شما را در نعمت فراوان می بینم و من بر شما از عذاب روزی فراگیر می ترسم. 
و ای قوم من، پیمانه و ترازو را با انصاف و عدل پر کنید و از اشیای مردم ]چیزی را[ 

 85 کم نکنید و در زمین فساد نکنید. 
»باقيمانده ]حلال‏[ خدا براى شما بهتر است اگر مؤمن باشيد، و من بر شما نگاهبان 

86 )مأمور بر اجبارتان به ايمان( نيستم.«    
گفتند: »اى شعيب، آيا نمازت به تو دستور مى‏دهد که آنچه را پدران ما مى‏پرستيدند 
رها کنيم، يا در اموال خود به ميل خود تصرّف نکنيم؟ تو که مرد بردبار و فهميده‏اى 

87 هستى! )اين سخن را در مقام استهزاء به شعيب گفتند(.«   
گفت: »اى قوم من، بينديشيد، اگر از جانب پروردگارم دليل روشنى داشته باشم، و او 
از سوى خود روزىِ نيکويى به من داده باشد ]آيا باز هم از پرستش او دست بردارم؟[ 
من نمى‏خواهم در آنچه شما را از آن باز مى‏دارم با شما مخالفت کنم ]و خود مرتکب 
آن شوم‏[. من قصدى جز اصلاح ]جامعه‏[ تا آنجا که بتوانم، ندارم، و توفيق من جز به 

88 ]يارى‏[ خدا نيست. بر او توکلّ کرده‏ام و به سوى او بازمى‏گردم.«    
 و اى قوم من! مبادا دشمنى شما با من باعث شود که شما هم به سرنوشت قوم نوح، يا 
  89 قوم هود، يا قوم صالح گرفتار شويد! و قوم لوط هم چندان از شما دور نيستند. 
و از پروردگار خود آمرزش بخواهيد، سپس به درگاه او توبه کنيد که پروردگار من 

90 مهربان و دوستدار ]بندگان توبه کار‏[ است.«    



110

عصر غیبت 

دورهٔ امامت امام زمان  با غیبت کوتاهی شروع شد که 69 سال به طول  انجامید. پس از آن، 
غیبتی طولانی آغاز شد که تاکنون ادامه دارد.

در این درس می خواهیم بدانیم:
1ــ علت غیبت امام زمان  چیست؟

2ــ ایشان چگونه در دوران غیبت، پیروان خود را هدایت و یاوری می کنند؟
3ــ ما در دوران غیبت چه مسئولیت هایی داریم؟



111

حضرت مهدی  1 دوازدهمین امام ما، در سپیده دم جمعه، نیمهٔ شعبان سال 255 هـ.ق، در »سامرا« 
متولد شد و تا سال 260 هـ.ق، در کنار پدر بزرگوارش زندگی می کرد. امام حسن عسکری  در این 
مدت، ایشان را از گزند حاکمان عباسی که تصمیم بر قتل وی داشتند، حفظ نمود و با آنکه در محاصرهٔ 
نیروها و جاسوسان حاکمان بود، ایشان را به بعضی از یاران نزدیک و مورد اعتماد خود نشان می داد و 

به عنوان امام بعد از خود معرفی می کرد.
 پس از شهادت امام حسن عسکری  در سال 260 هـ.ق، امامت امام مهدی  آغاز شد. آن 
حضرت از ابتدای امامت خود که تاکنون ادامه دارد، دو غیبت داشته است. اول، غیبتی که تا سال 
اینکه زندگی مخفی  با  این دوره،  امام در  نامیده می شود.  و »غیبت صغری«  329 هـ.ق طول کشید 
داشت، اما از طریق چهارنفر از یاران صمیمی و مورد اعتماد، پیوسته با پیروان خود در ارتباط بود 

و آنان را رهبری می کرد. این چهار شخصیت بزرگوار به »نواب اربعه« و »نواب خاص« معروف اند.2
شش روز مانده به درگذشت آخرین نایب، امام عصر  برای ایشان نامه ای نوشت و فرمود به فرمان 
خداوند، پس از وی جانشینی نیست و مرحلهٔ دوم غیبت آغاز می شود. به دلیل طولانی بودن این دوره 

از غیبت، آن را » غیبت کبری« می نامند.

غیبت امام مهدی 
خداوند نعمت هدایت را با وجود امامان تمام و کامل گردانیده و راه رسیدن به رستگاری را برای انسان ها 
، خود و امام علی  را پدران امت معرفی فرموده است3 و روشن  هموار ساخته است. پیامبر اکرم 
است که دلسوزی پدر برای فرزندان خود قابل توصیف نیست. اما فرزندان ناسپاس، قدر پدران مهربان خود 

را نشناختند و چنان در مسیر گمراهی پیش رفتند که یازده تن از رهبران آسمانی خود را شهید کردند.
درست است که حاکمان بنی امیه و بنی عباس، ظالمانه و غاصبانه حکومت را به دست گرفته بودند، 
و عاملان اصلی به شهادت رساندن امامان بودند، اما بیشتر مردم تسلیم این حاکمان شده بودند و با 
آنان مبارزه نمی کردند و وظیفهٔ امر به معروف و نهی از منکر را انجام نمی دادند. اگر مردم آن دوره با 
این حاکمان ظالم، مبارزه می کردند، خلافت در اختیار امامان قرار می گرفت و آن بزرگواران، بیش 
از پیش مردم را به سوی توحید و عدل فرامی خواندند و جامعهٔ بشری در مسیر صحیح کمال پیش 

می رفت. 

1ــ این دعایی است كه بعد از نام بردن از حضرت مهدی گفته می شود و به این معناست كه خداوند متعال ظهور آن حضرت را نزدیک فرماید.
2ــ نایبان خاص امام عصر  عبارت اند از: عثمان بن سعید )به مدت 5 سال(، محمد بن عثمان )به مدت 40 سال(، حسین بن روح نوبختی 

)21 سال( و علی بن محمد سمری )3 سال(.
3ــ پیامبر اكرم  فرمود: »اَناَ وَ عَلِیٌّ اَبوَا هٰذِهِ الاُ مَّة؛ من و علی پدران این امتیم«. علل الشرایع، شیخ صدوق، ج 1، ص 127.

https://www.roshd.ir/111204-1-41


112

همان طور که در تاریخ نقل شده است، سخت گیری حاکمان بنی عباس نسبت به امام دهم و یازدهم 
تا حدی شدت یافته بود که آن بزرگواران را در محاصرهٔ کامل قرار داده بودند؛ زیرا آنان از اخباری که 

از پیامبر اکرم  و سایر امامان رسیده بود، مطلع بودند.
 پیامبر اکرم  دربارهٔ دوازده جانشین خود با مردم سخن گفته بود و امام مهدی  را به عنوان 
آخرین امام و قیام کننده علیه ظلم و برپا کنندهٔ عدل در جهان معرفی کرده بود. امیرالمؤمنین علی  و 
سایر امامان نیز از آن حضرت و مأموریتی که از جانب خدا دارد، یاد کرده بودند. به همین دلیل، حاکمان 

بنی عباس درصدد بودند مهدی موعود  را به محض تولد به قتل برسانند.
از این رو، خداوند آخرین ذخیره و حجت خود را از نظرها پنهان کرد تا امامت در شکلی جدید و از 
پس پردهٔ غیبت ادامه یابد و تا فراهم آمدن شرایط برای تشکیل حکومت جهانی از نظرها پنهان باشد.این 
غیبت آن قدر ادامه می یابد که نه تنها مسلمانان، بلکه جامعهٔ انسانی شایستگی درک ظهور و بهره مندی 

کامل از وجود آخرین حجت الهی را پیدا کند.
امام علی  می فرماید: »زمین از حجت خدا )امام( خالی نمی ماند. اما خداوند، به علت ستمگری 

انسان ها و زیاده روی شان در گناه، آنان را از وجود حجت در میانشان بی بهره می سازد.«1

١ــ الغیبة، محمدبن ابراهیم نعمانی، مترجم فهری زنجانی، ص 159.
2ــ سورهٔ انفال، آیهٔ 53.

تدبّر در قرآن

خداوند در قرآن کریم، علت از دست دادن نعمت ها را این گونه بیان کرده است:
ذٰلِکَ بِانََّ اللّٰهَ لمَ یکَُ مُغَیِّـرًا نِعمَةً اَنـعَمَـها عَلیٰ قَومٍ حَتّیٰ یغَُیِّروا ما بِانَفُسِهِم وَ اَنَّ اللّٰهَ سَمیعٌ عَلیمٌ 2
»خداوند نعمتی را که به قومی ارزانی کرده است، تغییر نمی دهد مگر آنکه آنها، خود وضع خود 

را تغییر دهند. همانا که خداوند شنوا و داناست«. 
با تفکر در این آیه، عبارت های زیر را کامل کنید:

1ــ اگر مردم نعمتی را که خدا به آنها داده است درست استفاده نکنند، ......................
.............................................................................

2ــ زمینه ساز هلاکت یا عزت و سربلندی یک جامعه .......................................
..............................................................................



113

چگونگی امامت حضرت مهدی  در عصر غیبت
برای درک درست رهبری امام در عصر غیبت، 
ابتدا باید توجه کنیم که امام را از آن جهت »غایب« 
نه  است،  »غایب«  نظرها  از  ایشان  که  نامیده اند 
اینکه در جامعه حضور ندارد. به عبارت دیگر، ما 
انسان ها هستیم که امام را نمی بینیم، نه اینکه ایشان 

در بین ما نیست و از وضع ما بی خبر است.
امیرالمؤمنین علی  می فرماید:

»حجت خداوند در میان مردم حضور دارد، از 
معابر و خیابان ها عبور می کند ... به نقاط مختلف 
می رود، سخن مردم را می شنود و بر جماعت مردم 

سلام می کند...؛ تا اینکه زمان ظهور و وعدهٔ الهی و ندای آسمانی فرا می رسد. هان! آن روز، روز 
شادی فرزندان علی و پیروان اوست«.1

، بهره مندی از ایشان در عصر غیبت کاهش می یابد.از این رو آن  به دلیل غایب بودن حضرت مهدی 
حضرت خود را به خورشید پشت ابر تشبیه کرده اند2. در این دوره، نه امکان حکومت و ولایت ظاهری آن امام 
هست و نه امکان تشکیل جلسات درس و تعلیم معارف و احکام دین توسط ایشان؛ برای  همین، این بهره مندی، 
منحصر به »ولایت معنوی« می شود که نیازمند به ظاهربودن بین مردم نیست. ایشان به اذن خداوند از احوال 
انسان ها آگاه است، افراد مستعد و به ویژه شیعیان و محبان خویش را از کمک ها و امدادهای معنوی خویش 

برخوردار می سازد. امام عصر  در نامه ای به شیخ مفید3، از علمای بزرگ اسلام، می فرماید:
»ما از اخبار و احوال شما آگاهیم و هیچ چیز از اوضاع شما بر ما پوشیده و مخفی نیست«.4
هم اکنون نیز امام عصر  سرپرست، حافظ و یاور مسلمانان است. هدایت باطنی 
افراد، حل بعضی از مشکلات علمی علما، خبر دادن از پاره ای رویدادها، دستگیری از 

درماندگان و دعا برای مؤمنان، نمونه هایی از یاری رسانی های آن حضرت است. چه بسیارند افرادی 
که از یاری آن امام برخوردار می شوند، بدون آنکه ایشان را بشناسند.

1ــ الغیبة، نعمانی، ص 144.
2ــ بحار الانوار، مجلسی، ج 53،ص181.

3ــ شیخ مفید در سال 381 ق، به مرجعیت شیعیان رسید و تا سال 413 ق، به مدت 32 سال مرجعیت شیعیان را برعهده داشت. شیخ مفید 
بالغ بر 200 عنوان كتاب و رساله تألیف كرد و شاگردان بزرگی چون سید مرتضی، سید رضی و شیخ طوسی را تربیت كرد و در تحكیم جایگاه 

تشیع در جهان اسلام بسیار مؤثر بود.
4ــ الاحتجاج، طبرسی، ج2، ص 596.	

https://www.roshd.ir/111204-1-42


114

بنابراین، دورهٔ غیبت، به معنای عدم امامت امام عصر  نیست، بلکه رهبری حقیقی مسلمانان هم اکنون 
نیز به عهدهٔ ایشان است؛ اما این رهبری را انسان های عادی حس نمی کنند؛ همان طور که برخی از انسان ها 
فواید خورشید پشت ابر را درنمی یابند و مشاهده نمی کنند. اگر شب، عالم را فراگیرد و خورشید هیچ گاه 

طلوع نکند، آن زمان است که نعمت وجود خورشید پشت ابر نیز بر همگان روشن خواهد شد.

تدبّر در قرآن
قرآن کریم، در برخی از آیات دربارهٔ آیندهٔ زندگی انسان ها در زمین سخن گفته و وعده هایی داده است. 
وَعَدَ اللّٰهُ الَّذینَ آمَنوا مِنکمُ وَ عَمِلوُا الصّالحِاتِ لیََستخَلفَِنَّهُم فِی الارَضِ کمََا استخَلفََ 
اَمناً  خَوفِهِم  بعَدِ  مِن  لنََّهُم  لیَُبدَِّ وَ  لهَُم  ارتضَیٰ  الَّذِی  دینهَُمُ  لهَُم  لیَُمَکِّننََّ  وَ  قَبلهِِم  مِن  الَّذینَ 

یَعبُدوننَی لا یُشرِکونَ بی شَیئًا...1
خداوند به کسانی از شما که ایمان آورده و عمل صالح انجام داده اند، وعده داده است که آنان 
را جانشین در زمین قرار دهد، همان طور که قبل از آنان کسانی را جانشین قرار داد، و دینشان را 
که برای آنان پسندیده مستقر سازد و بیم و ترسشان را به امنیت مبدل سازد.] به گونه ای که دیگر[ 

مرا بپرستند و به من شرک نورزند.
ةً وَ نجَعَلهَُمُ الوارِثین2َ وَ نُریدُ اَن نمَُنَّ عَلیَ الَّذینَ استُضعِفوا فِی الاَرضِ وَ نجَعَلهَُم اَئمَِّ

ما می خواهیم بر مستضعفان زمین، منت نهیم و آنان را پیشوایان ]مردم[ قرار دهیم و آنان را 
وارثان ]زمین[ قرار دهیم.

کرِ اَنَّ الاَرضَ یَرِثهُا عِبادِیَ الصّالحِون3َ بورِ مِن بعَدِ الذِّ وَ لقََد کَتبَنا فِی الزَّ
به راستی در زبور، پس از ذکر )تورات( نوشته ایم که زمین را بندگان شایسته من به ارث می برند.

دانش تکمیلی

برای آشنایی با نمونه ای از هدایت معنوی و امداد امام زمان  در عصر غیبت به سایت گروه 
قرآن و معارف بخش »دانش تکمیلی« مراجعه کنید.

1ــ سورهٔ نور، آیهٔ 55.
2ــ سورهٔ قصص، آیهٔ 5.

3ــ سورهٔ انبیاء، آیهٔ 105.

https://www.roshd.ir/111204-1-43


115

1ــ قرآن کریم، کشتن و به صلیب کشیده شدن حضرت عیسی  را به صراحت رد می کند و می فرماید که »آنان در این مسئله دچار اشتباه 
شدند« )سورهٔ نساء، آیهٔ 157(.

2ــ »سوشیانت« یا »سیر اندیشهٔ ایرانیان درباره موعود آخرالزمان« از علی اصغر مصطفوی.

در این آیات بیندیشید و بگویید چه آینده ای برای هریک از موارد زیر بیان شده است؟
2ــ مستضعفین ............................. 1ــ مؤمنین صالح ......................	

٤ــ دین حق ..........................	 3ــ بندگان شایسته ......................	

بیشتر بدانیم

موعود و منجی در ادیان
پیامبران الهی، برای تحقق این وعدهٔ الهی )پیروزی حق بر باطل در آیندهٔ تاریخ ( از 
یک طرح الهی سخن گفته اند. آنان اعلام کرده اند که گرچه مستکبران نمی خواهند، اما 

روزی جامعهٔ بشری آمادهٔ پذیرش حق خواهد شد و یک رهبر و ولیّ تعیین شده از جانب خداوند ظهور 
می کند و حکومتی عادلانه در جهان تشکیل می دهد.

این عقیدهٔ اصلی همه پیامبران الهی است، اما تعلیمات هر پیامبری، جز پیامبر خاتم، دستخوش دگرگونی 
شد؛ یکی از این دگرگونی ها، مربوط به چگونگی ظهور و تشکیل حکومت جهانی بود. با وجود این، همه 

در اصلِ الهی بودن پایان تاریخ و ظهور ولی خدا برای برقراری حکومت جهانی اتفاق نظر دارند.

ــ یهودیان معتقدند که هنوز »مسیح« و منجی نیامده است، روزی مسیح خواهد آمد و دین حضرت 
موسی  را در جهان گسترش خواهد داد و عدالت را برقرار خواهد کرد.

ــ مسیحیان بر این باورند که حضرت عیسی  همان منجی و موعود آخرالزمان است. آنان معتقدند 
که حضرت عیسی  در شبی که مأموران به مخفیگاهش حمله کردند، دستگیر شد؛ روز بعد او را به 
صلیب کشیدند و کشتند و سه روز پس از مرگ، از صلیب پایین آوردند و دفن کردند. اما ایشان زنده شد 

و از قبر به آسمان رفت. او دوباره ظهور می کند و انسان ها را نجات می دهد.1
ــ در آیین زرتشتی، اعتقاد به سُوشیانت که به معنای منجی و رهاننده است، اعتقاد رایجی است و در 

متون زرتشتی به ظهور این موعود بشارت داده شده است.2

 موعود در اسلام

منجی  آخرالزمان  در  که  داریم  عقیده  الهی  ادیان  سایر  پیروان  مانند  نیز  مسلمانان  ما 
انسان ها، ظهور خواهد کرد و جهان را به نهایت عدل خواهد رساند. این منجی، امام 

مهدی  است که از نسل پیامبر اکرم  می باشد.

https://www.roshd.ir/111204-1-44
https://www.roshd.ir/111204-1-45


116

1ــ تاریخ بخاری، ج 3، ص 343؛ المهدی، سیدصدرالدین صدر،  ج 4، ص 107 و مستدرک، حاکم نیشابوری، ج 4، ص 557.
2ــ بحار الانوار، مجلسی، ج 36، ص 296.

در کتاب های حدیثی اهل سنت تأکید شده که امام »مهدی«  از نسل پیامبر اکرم  و حضرت  
فاطمه  است، البته آنان معتقدند که امام مهدی  هنوز به دنیا نیامده است.1

، معتقدیم که موعود و منجی  ائمه اطهار  اکرم  و  پیامبر  بر سخنان صریح  بنا  ما شیعیان، 
انسان ها، دوازدهمین امام و فرزند امام حسن عسکری  است و با توجه خاص خداوند، به حیات 

خود ادامه می دهد تا اینکه به اذن خداوند ظهور می کند و حکومت جهانی اسلام را تشکیل می دهد.
، این فایده را دارد که اگر ماجراجویان فریبکاری بخواهند  مشخص بودن پدر و مادر امام زمان 
خود را مهدی موعود معرفی کنند، به زودی شناخته می شوند و مردم هوشیار، فریب آنها را نمی خورند.

اعتقاد به زنده بودن آن حضرت و حضور ایشان در جامعه، دارای فواید زیر است:
اوّل اینکه، پیروان آن حضرت، از یک سو، امام خود را حاضر و ناظر بر خود می یابند و از سوی 
دیگر، آنان می توانند خواسته های خود را با امام خود همانند دوستی صمیمی در میان بگذارند و برای 

به دست آوردن رضایت ایشان، تلاش کنند.
دوم اینکه، جامعه به صورت های گوناگون از هدایت های امام و از ولایت معنوی ایشان برخوردار می گردد.

مسئولیت های منتظران
اکنون ببینیم ما دوستان و پیروان حضرت چه وظایفی در دوران غیبت بر عهده داریم:

1ــ تقویت معرفت و محبّت به امام: 
پیامبر و امام از پدر و مادر نیز برای مؤمنان مهربان ترند و آنان که چنین معرفتی را به دست آورده اند، 

محبت بیشتری به پیامبر و امام دارند.
پیامبر اکرم  در سخنانی ضمن معرفی همه امامان، 

دربارهٔ امام عصر  می فرماید: 
»هرکس که دوست دارد خدا را در حال ایمان کامل 
و مسلمانی مورد رضایت او ملاقات کند، ولایت و محبتّ 

امام عصر  را بپذیرد«.2
شیوهٔ  با  آشنایی  الهی،  پیشگاه  در  امام  جایگاه  شناخت 

حکومت داری ایشان به هنگام ظهور،آشنایی با ویژگی های ایشان در سخنان معصومین  از عوامل مؤثر در 
شناخت و محبت به امام زمان  و از بین رفتن تردیدهاست.



117

: منتظر حقیقی تلاش می کند که در عصر غیبت، پیرو  2ــ پیروی از فرمان های امام عصر 
امام خود باشد و از ایشان تبعیت کند. رسول خدا  می فرماید:

»خوشا به حال کسی که به حضور »قائم2« برسد، در حالی که پیش از قیام او نیز پیرو او باشد«.3
مراجعه به عالمان دین، عمل به احکام فردی و اجتماعی دین و مقابله با طاغوت  از جمله دستورات 
امام زمان  است که پیروان آن حضرت به دنبال انجام آن هستند. به عنوان نمونه، تشکیل حکومت 

اسلامی در عصر غیبت و برکنارکردن حاکمان ستمگر یکی از علائم پیروی از امام عصر  است.
3ــ آماده کردن خود و جامعه برای ظهور: منتظر، عصر غیبت را عصر آماده باش برای یاری 
امام می داند و خود را سربازی برای یاری آن حضرت به حساب می آورد. او هرلحظه منتظر است ندای 

امام  در جهان طنین انداز شود و مردم را برای پیوستن به حق فراخواند.
امام علی  دربارهٔ کسانی که با امام زمان  بیعت می کنند، می فرماید:

با آنها بیعت می کند که در امانت خیانت نکنند، پاک دامن باشند، اهل دشنام و  با این شرط  »امام 
کلمات زشت نباشند، به ظلم و ستم خون ریزی نکنند، به خانه ای هجوم نبرند، کسی را به ناحق آزار 
ندهند، ساده زیست باشند و بر مَرکب های گران قیمت سوار نشوند، لباس های فاخر نپوشند، به حقوق 
مردم تجاوز نکنند، به یتیمان ستم نکنند، دنبال شهوت رانی نباشند، شراب ننوشند، به پیمان خود عمل 

کنند، ثروت و مال را احتکار نکنند ... و در راه خدا به شایستگی جهاد نمایند«.4

تفکر در حدیث

با توجه به توضیحات قبل،  با تفکر در این حدیث بگویید ما چگونه می توانیم امام زمان خویش 
را بشناسیم؟

؛ پیامبر اکرم 
هر کس بمیرد و امام زمان خود را نشناسد، 	 

ٰ
مَن ماتَ وَ لمَ یَعرِف اِمامَ زَمانهِ

به مرگ جاهلی مرده است. 		 ـةً 1 ماتَ میتةًَ جاهِلیَِّ
........................................................................................
..........................................................................................

1ــ الغدیر، علامه امینی، ج 10، ص 359، به نقل از بزرگان اهل سنت مانند تفتازانی در كتاب شرح مقاصد، ج 2، ص 275.
2ــ »قائم« یکی از لقب های امام زمان  و به معنای قیام کننده است.

3ــ بحارالانوار، مجلسی، ج 52، ص 130.
4ــ الملاحم و الفتن، سيد ابن طاووس، ص 149.



118

1ــ اشاره به آيهٔ 24 سورهٔ مائده.
2ــ بحارالانوار، مجلسی، ج 53، ص 223.

3ــ الغيبة، نعمانی، ص 107.

بیشتر بدانیم

رهبر معظم انقلاب اسلامی دربارهٔ ویژگی های منتظران می فرماید:
انتظاری که از آن سخن گفته اند فقط نشستن و اشک ریختن نیست؛ انتظار به معنای این است که ما 

اما چه کسانی می توانند در هنگام ظهور این ویژگی ها را داشته باشند؟
باطل، در  نبرد دائمی حق و  امام، در صحنه فعالیت های اجتماعی و  کسانی که قبل از ظهور آن 
ویژگی هایی  برون،  و  درون  شیاطین  مقابل  در  ایستادگی  با  و  باشند  داشته  فعال  حضوری  جبهه    حق 

همچون شجاعت، عزت نفس و پاک دامنی را در خود پرورانده باشند.
با گریه و دعا سر کنند و در صحنهٔ نبرد حق طلبان علیه مستکبران  کسانی که در عصر غیبت تنها 
به امام مهدی   به علت عدم آمادگی، مانند قوم موسی   باشند، در روز ظهور،  حضور نداشته 

خواهند گفت: »تو و پروردگارت بروید و بجنگید، ما اینجا می نشینیم«.1
همان طور که برخی جامعه شناسان گفته اند، پویایی جامعه شیعه در طول تاریخ، به دو عامل وابسته 

بوده است:
1ــ گذشتهٔ سرخ؛ یعنی اعتقاد به عاشورا، آمادگی 

برای شهادت و ایثار.
2ــ آیندهٔ سبز؛ یعنی انتظار برای سرنگونی ظالمان و 

. گسترش عدالت در جهان، زیر پرچم امام عصر 
یاران امام، پیشتازان تحول جهانی 
هستهٔ  اسلامی اند.  تمدن  سازندگان  و 
تعداد  به  313   نفر،  یاران  این  مرکزی 
یاران پیامبر  اکرم  در جنگ بدَر هستند که بنا به 

فرموده امام باقر  تعدادی از آنان از زنان اند.2 همچنین در احادیث آمده است که بیشتر یاران امام را 
جوانان تشکیل می دهند.3

https://www.roshd.ir/111204-1-46


119

باید خود را برای سربازی امام زمان  آماده کنیم. سربازی امام زمان کار آسانی نیست. سربازیِ منجی 
بزرگی که می خواهد با تمام مراکز قدرت و فساد بین المللی مبارزه کند، احتیاج به خودسازی، آگاهی و 
روشن بینی دارد. ما نباید فکر کنیم که چون امام زمان  خواهد آمد و دنیا را پر از عدل و داد خواهد 
کرد، امروز وظیفه ای نداریم. نه، برعکس. ما امروز وظیفه داریم در آن جهت حرکت کنیم تا برای ظهور 

آن بزرگوار آماده شویم.

4ــ دعا برای ظهور امام: در انتظار ظهور بودن، خود از برترین اعمال عصر غیبت است؛ زیرا 
فرج و گشایش واقعی برای دین داران با ظهور آن حضرت حاصل می شود. امیر مؤمنان  می فرماید:
»منتظر فرج الهی باشید و از لطف الهی مأیوس نشوید و بدانید که محبوب ترین کارها نزد خداوند، 

انتظار فرج است«.1
لازمهٔ این انتظار، دعا برای ظهور امام عصر  است.

نگاهی به جامعه مهدوی
امام عصر  زمانی ظهور می کند که مردم جهان از همهٔ مکتب های غیرالهی و مدعیان برقراری 
عدالت در جهان ناامید شده اند و با تبلیغی که منتظران واقعی کرده اند، دل های مردم به سوی آن منجی 
الهی جلب شده است. بیشتر مردم همین که ندای امام و طرفداران ایشان را می شنوند، با شوق به سوی 
آن حضرت می شتابند. اما مستکبران و ظالمان در مقابل امام می ایستند که در نهایت شکست می خورند 
تحقق  انبیا  اهداف  همهٔ  امام عصر   تشکیل حکومت  با  می شود.  تشکیل  امام  و حکومت جهانی 

می یابد. در میان این اهداف به چند مورد آن اشاره می کنیم:
1ــ عدالت گستری: پیامبر اکرم  فرمود: » با ظهور امام عصر  خداوند زمین را از قسط 

و عدل پر خواهد کرد، بعد از اینکه از ظلم و جور پر شده باشد«.2
در جامعهٔ مهدوی، قطب مرفهّ و قطب فقیر، طبقهٔ مستکبر و طبقهٔ مستضعف وجود ندارد. امام باقر  
دربارهٔ وضعیت اقتصادی مردم پس از ظهور، می فرماید: »آن چنان میان مردم مساوات برقرار می کند که 

نیازمندی پیدا نخواهد شد تا به او زکات داده شود«.3
2ــ آبادانی: برکت و آبادانی همهٔ سرزمین ها را فرا می گیرد. برای مثال، اگر کسی سرزمین های 
بین عراق و شام را که بسیاری از قسمت های آن در حال حاضر کویری است، بپیماید، همه را سرسبز 

و خرم خواهد دید.4
1ــ الخصال، شیخ صدوق، ج 2، ص 616، تحف العقول، ابن شعبه حرانی، ص 104.

2ــ الغيبة، طوسی، ص 49.	
، ناصر مکارم شيرازی، ص 266. 3ــ حکومت جهانی حضرت مهدی 

4ــ الخصال، صدوق، ج 2، ص 626. 

https://www.roshd.ir/111204-1-47


120

اندیشه و تحقیق

1ــ از دیدگاه قرآن کریم، آیندهٔ تاریخ از آن چه کسانی است؟
2ــ معتقد بودن به انتظار، چه تأثیرهایی بر شخصیت فرد منتظر دارد؟

3ــ این جمله را تحلیل کنید: »منتظران مصلح، خود باید صالح باشند«.

1ــ بحارالانوار، مجلسی، ج 52، ص 328.

2ــ بحارالانوار، مجلسی، ج 52، ص 345.

1ــ یکی از دعاهای مهمی که ارتباط ما را با امام عصر  تقویت می کند، دعای عهد 
است. این دعا را درکتاب مفاتیح الجنان بیابید؛ آن را مطالعه کنید و ببینید که در این دعا 

چه عهدی مطرح شده است.

3ــ شکوفایی عقل و علم: این دوران زمان کامل شدن عقل های آدمیان است و با لطف و توجه 
ویژه ای که امام زمان  به همه انسان ها می کند عقل آنان کامل می شود.1

4ــ امنیت کامل: در آن دوران، اگر کسی از شرق یا غرب عالم، شب یا روز، زن یا مرد و به تنهایی به 
سمت دیگر حرکت کند، احساس ناامنی و ترس نمی کند2، از دزدی اموال و ثروت دیگران خبری نیست.
5  ــ فراهم شدن زمینۀ رشد و کمال: از همهٔ موارد فوق مهم تر اینکه، در جامعهٔ مهدوی زمینه های 
رشد و تکامل همهٔ افراد فراهم است. انسان ها بهتر می توانند خدا را بندگی کنند، فرزندان صالح به جامعه 
تقدیم نمایند و خیرخواه دیگران باشند. بدین ترتیب، انسان ها به هدفی که خدا در خلقت برای آنها تعیین 

کرده، بهتر و آسان تر می رسند.

مشتاق و منتظر امام زمان  این گونه با خود نجوا می کند:

د�یم اما�ن �ج او  ور  ح�ض ا�ز  ه  �ک اس�ت  د�یمعمری  ما�ن �نها  �ت �خو�ی�ش  سرد  ر�ب�ت  �غ در 

رد�یم
گ

ر� �ب ما  ه  �ک ا  �ت اس�ت  ر  �ظ �ت م�ن د�یماو  ما�ن ری  �ب
�ک �ب�ت  �ی �غ در  ه  �ک ما�ی�یم 

و از عدم آمادگی خود و جامعه سخن می گوید که:

اس�ت م 
�ک روا�ز  �پ ر  �پ ا�ز  ده ای  م�ش �گ طعهٔ  اس�ت�ق م 

�ک �با�ز  ی 
ک

� �ی و  مرد�یم  �ش �بار  ده  ا�ز �ی

ا�نوس  اس�ت �ی نه  ا�ق اری اس�ت  � ه �ج �ب �ک ن همه  �آ م اس�تا�ی
ه سر�با�ز �ک ن اس�ت �ک �ی م رم �ز عر�ق �ش

  پیشنهاد



121



122

قرائت
 ه توبه  9 سور جز ء  11	

ید.
ت کن

 دق
 آن

ای
معن

 به 
د و

وانی
 بخ

مله
ه ج

له ب
جم

ت، 
قرائ

ی 
گو

ه ال
جه ب

 تو
رابا

س 
 در

ات
آی

نی
خوا

فرد
ع و

تما
اس

 

دِقیَن � تـقوُاااللهَ   وَکونوا مَعَ الصّْ ذیَن، آمَنُــوا  اٍّ Lهَاا ـایَــ یــ
اعَرابِ، اهَلِ الـمَدینــَ ـِۀ    وَ منَ حَولـهَمُــ  مِنَ، ال ما ஐانَ  لِ
ایَــرغَبــوا بِـــانَـفسُِـهِمــ ـفوا عَن رَسولِ االلهِ     وَ ل اَن، یَتــَخـَ ل
انـصََبٌ ٌ    وَ ل ایـصُیبُــهمُــ ظَمَـا عَن نَـفسِه ‘  ذلکَِ  بِـــانَــهمُــ   ل
 ـئئونَ،  مَوطِئًــا ا یـطََ ا مَخمَـصَــٌۀ    ف௽ سَبیــلِ االلهِ     وَ ل وَ ل
ا کتُبَِ ّ ا یَنــ ـالونَ منِ عَــُدوٍّ نیَــلاًا    اِل یَـغیــظُ ال஑ـُ ـفّارَ    وَل
ایـُضیــعُ اجَـَرال مُحسِنـیَن� لـِحٌ ‘اِن االلهَ ل عَمَلٌ ص ِلـهَمُــ به
ایـقَطـَعونَ وادِیًـا اکبَیرةًَ    وَل ا یُنــفِقونَ نَـفَقَۀً صَغیرةًَ  وَل وَل
ا کتُِـبَ لـهَمُــ   لیِـجَ ـِزیَـهُمُــ االلهُ اَحسَنَ ما ஐانوایَـعمَلونَ � ّ اِل
انَـفَــَر ـًۀ ‘فلَوَل فـــاஐ انَ، الـمُؤمِنــونَ    لیِـنَــفِــرواஐ وَما
هوا ف௽ِ اLدّیِن، ئِـفَــٌۀ     لیَِــتَـفَقـ مِن ஐُــّلِ  فِـرقۀٍَ  مِنــهمُــ طــا
ـهمُــ یَحذَرونَ � وَ لیُِــنـذِروا قَومهَُمــ   اِذا رجََعوا اِلیَِهمــ   لَـعلَ

سورَةُ ���وَ�ـِۀ

https://www.roshd.ir/111204-1-48


123

که  باشید  کسانى  با  و  کنید  پروا  خدا  از  آورده‏اید،  ایمان  که  کسانى  اى 

  119 راستگویند  

مردم مدینه و بادیه‏نشینان پیرامونشان حق ندارند از همگامى با رسول خدا سر 

باز بزنند و نباید ]جان خود را از جان پیامبر عزیزتر بدارند و[ به خود بپردازند. 

چرا که هیچ تشنگى و رنج و گرسنگى در راه خدا به آنان نمى‏رسد و در هیچ 

سرزمینى که کافران را به خشم مى‏آورد گام نمى‏نهند و از هیچ دشمنى غنیمتى 

به دست نمى‏آورند مگر اینکه براى آنان در برابر هریک از آنها عملى شایسته 
120 نوشته مى‏شود و خدا پاداش نیکوکاران را تباه نمى‏کند.   

را  اى  وادی  و  مسافت  هیچ  و  نمی کنند  انفاق  را  زیادی  یا  کم  مال  هیچ 

نمى‏پیمایند، مگر اینکه براى آنان نوشته مى‏شود، تا خدا آنان را به بهتر از آنچه 
121 می​کردند پاداش دهد.  

و نمی​شود که مؤمنان، همگی اعزام شوند، پس چرا از هرگروهی، جمعی از 

آنها اعزام نشوند تا دانش دین را ]به طور عمیق[ بیاموزند و آنگاه که به سوی 

آنان ] از کیفر الهی[  قوم خویش بازگشتند، آنها را هشدار دهند، باشد که 
122 بترسند.  

ترجمه



124

مرجعیت و ولایت فقیه

 ، همان طور که در درس های گذشته عنوان شد، دو مورد از مسئولیت های رسول خدا 
پس از ایشان به ائمه اطهار  منتقل شد و آنان به ‏عنوان حجت‏های خدا در روی زمین، این 
مسئولیت‏ها را برعهده گرفتند و در همین راستا، به ارشاد و هدایت مردم برخاستند و برای برپایی 

حکومت الهی و اقامهٔ قسط و عدل، جهاد و مبارزه کردند.
در این درس به بررسی پاسخ دو سؤال زیر می پردازیم:

آیا این دو مسئولیت‏ در دورهٔ غیبت کبری استمرار می‏یابد؟
یا مردم به خود واگذار شده‌اند و دین در این زمینه برنامه ای ندارد؟



125

تدبّر در قرآن

ضرورت تداوم مسئولیت های امام در عصر غیبت
از آنجا که دین اسلام همیشگی و برای همهٔ دوران‌هاست، عقلاً ضروری است که این دو مسئولیت 

یعنی »مرجعیت دینی« و »ولایت ظاهری« در عصر غیبت ادامه یابد؛ زیرا:
نیابد، یعنی متخصصی نباشد که احکام دین را بداند و برای مردم  1ــ اگر »مرجعیت دینی« ادامه 
بیان کند و پاسخگوی مسائل جدید مطابق با احکام دین نباشد، مردم با وظایف خود آشنا نمی‏شوند و 

نمی‏توانند به آن وظایف عمل کنند.
2ــ اگر »ولایت ظاهری« ادامه نیابد و حکومت اسلامی ​تشکیل نشود، نمی‏توان احکام اجتماعی 

اسلام را که نیازمند مدیریت و پشتوانهٔ حکومتی است، در جامعه به اجرا درآورد.
حال سؤال این است که در دورهٔ غیبت، مسئولیت های مـربوط به امامت، چگونه ادامه می​یابد و 
مسلمانان از چه راهی به احکام و قوانین دین، دسترسی پیدا می کنند و این قوانین چگونه در جامعه 

پیاده می شود؟

خداوند در قرآن کریم می‏‏فرماید:
هوا فِی الدّینِ وَ لِیُنذِروا  ةً فلَوَلا نَفَرَ مِن کلُِّ فِرقَةٍ مِنهُم طائِۤفَةٌ لِیَتَفَقَّ وَ ما کانَ المُؤمِنونَ لِیَنفِروا کافّـَ

قَومَهُم اِذا رَجَعوا اِلیَهِم لعََلَّهُم یحَذَرون١َ
و نمی​شود که مؤمنان، همگی ]برای آموزش دین[ اعزام شوند، پس چرا از هر گروهی، جمعی 
به سوی قوم خویش  که  آن گاه  و  بیاموزند  ]به طور عمیق[  را  تا دانش دین  نشوند  اعزام  آنها  از 

بازگشتند، آنها را هشدار دهند، باشد که آنان ] از کیفر الهی[ بترسند.
با توجه به آیۀ بالا به سؤال‏های زیر پاسخ دهید:

1ــ به نظر شما، چرا خداوند حتی در زمان پیامبر و با وجود حضور ایشان، عده ای را تشویق 
به فراگیری علم دین می کند؟

......................................................................................
٢ــ آیا آموختن عمیق دین و بیان تعالیم آن، اختصاص به زمان پیامبر دارد؟ چرا؟

......................................................................................

١ــ سورهٔ توبه، آیهٔ ١٢٢.

https://www.roshd.ir/111204-1-49


126

بیشتر بدانیم

راهکار پیامبر و امامان  برای عصر غیبت
، مردمانی در شهرهای دوردست بودند که به امامان دسترسی نداشتند و نمی‏توانستند  در زمان ائمه 
احکام دین را از ایشان بشنوند و از فرمان‏های آنان مطلع شوند. از این‏رو، آن بزرگواران دانشمندانی را 
تربیت می‏کردند که در حدّ توان به معارف و احکام دین دست یابند. این دانشمندان به نقاط مختلف شهر 
خود و یا شهرهای دیگر می‏رفتند و احکام اسلام را به مردم می​آموختند. اگر مردم نیز پرسشی داشتند، 

آنان براساس دانشی که از قرآن کریم و روایات داشتند، به آن پرسش پاسخ می‏دادند.

1ــ یکی از یاران امام رضا  به امام عرض کرد: برای من مشکل است که در هر زمانی نزد شما 
بیایم و معارف دینی را از شما بگیرم.امام به ایشان فرمود: »می‌توانی از زکریای قمی​که از نظر دین و دنیا 

امین است، بپرسی«. 1
2ــ ابـوحماد رازی می گوید: در سامرا به نزد امام هادی  رفتم و از بعضی مسائل حلال و حرام 
و  ]تشخیص[ حلال  در  دینی  امور  در  »چنانچه  فرمود:  داشتم حضرت  بازگشت  قصد  پرسیدم. چون 

حرام، مسئله ای بر تو دشوار شد، از عبدالعظیم حسنی سؤال کن و سلام مرا به او برسان«.٢و3

١ــ وسائل الشیعه، شیخ حر عاملی، ج 27، ص 146.
2ــ عبدالعظیم الحسنی یکی از علمای شیعه بود که محضر مبارک امام رضا و امام محمد تقی و امام هادی  را درک کرده و احادیث 

فراوانی از آنان روایت کرده است.
3ــ مستدرک الوسائل، محدث نوری، ج 17، ص 321.

این روش، برگرفته از قرآن کریم است. خداوند در قرآن کریم دستور می‏دهد گروهی از مردم، وقت و 
همّت خود را صرف شناخت دقیق دین کنند و به »تفقّه« در آن بپردازند تا پس از کسب علم به شهرهای خود 
بروند و قوانین اسلام را به مردم بیاموزند. تفقّه، به معنای تلاش برای کسب معرفت عمیق است. افرادی 
که به معرفت عمیق در دین می‏رسند و می‏توانند قوانین و احکام اسلام را از قرآن و روایات به دست آورند، 
»فقیه« نامیده می‏شوند. مسلمانان وظیفه دارند در زمان غیبت امامان یا عدم امکان دسترسی به ایشان، به این 

فقیهان مراجعه کنند. به احادیثی از پیامبر اکرم  و ائمه اطهار  در این زمینه توجه کنید:
1ــ پیامبر اکرم  می‏فرماید:

»حال کسی که از امام خود دور افتاده و به او دسترسی ندارد، سخت‌تر از حال یتیمی​است که پدر را 
از دست داده است؛ زیرا چنین شخصی، در مسائل زندگی، حکم و نظر امام را نمی‏داند. البته اگر یکی از 
پیروان ما که به علوم و دانش ما آشناست، وجود داشته باشد، باید دیگران را که به احکام ما آشنا نیستند، 



127

راهنمایی کند و دستورات دین را به آنها آموزش دهد. در این صورت، او در بهشت با ما خواهد بود«.1
٢ــ امام عصر  در پاسخ یکی از یاران خود به نام اسحاق بن یعقوب که دربارهٔ »رویدادهای جدید« 

عصر غیبت سؤال کرد و راه چاره را پرسید، فرمود:
ةُ اللّٰهِ عَلیَهِم 2 َـا حُجَّ تی عَلیَکمُ وَ اَن َّهُم حُجَّ ن ا الحَوادِثُ الواقِعَةُ فاَرجِعوا فیها اِلیٰ رُواةِ حَدیثِنا فاَِ وَ اَمَّ

»و در مورد رویدادهای زمان به راویان حدیث ما رجوع کنید که آنان حجت من بر شمایند و من 
حجت خدا بر آنها می‏باشم«.3

این روایات بیانگر آن است که مسلمانان در غیبت امام، نه‌تنها در احکام و مسائل فردی، بلکه در 
نفی  با  انجام چنین وظیفه‏ای، جز  به »فقیه« مراجعه کنند. روشن است که  باید  مسائل اجتماعی هم، 

حاکمان طاغوت و تشکیل »حکومت اسلامی« به رهبری فقیه میسر نیست.
بنابراین:

در دورهٔ غیبت، بنا به فرمان امام زمان  و به نیابت از ایشان، »فقیهان« واجد شرایط، دو مسئولیتِ 
»مرجعیت دینی« و »ولایت ظاهری« را برعهده دارند و درحد توان، جامعه اسلامی​ را در مسیر اهداف 

الهی هدایت و رهبری می‏کنند. 
کسانی  می‏دهند.  قرار  مردم  اختیار  در  را  دین  قوانین  و  احکام  فقیهان،  از  گروهی  میان،  این  در 
که در احکام دین متخصص دین نیستند، به این متخصصان مراجعه می‏کنند و احکام دین را از آنان 
می آموزند. این مراجعه را پیروی یا »تقلید« می گویند. البته این مراجعه، یک روش رایج عقلی است؛ 
در  تقلید  کند. پس،  می​ مراجعه  آن  به متخصص  ندارد،  مهارت  و  که تخصص  امری  در  انسان  یعنی 

احکام، به معنای رجوع به متخصص دین است. چنین فقیهی را نیز مرجع تقلید می‏نامند.
دارد، عهده‌دار حکومت  را  و ولایت جامعه  توانایی سرپرستی  که  فقیهان کسی  میان  از  همچنین 
می‌شود و قوانین الهی را در جامعه به اجرا درمی‌آورد. فقیهی که این مسئولیت را برعهده می‌گیرد، 

ولیّ فقیه4 می‌گویند.
بدین ترتیب در عصر غیبت:

»مرجعیت دینی« در شکل »مرجعیت فقیه« ادامه می‏یابد و »ولایت ظاهری« به صورت »ولایت فقیه« 
استمرار پیدا می‏کند.

1ــ مستدرک الوسایل، محدث نوری، ج ١٧، ص ٣١٧، ح ٢١٤٥٨. 
2ــ کمال الدین، شیخ صدوق، ج٢، باب ٤٥، ص ٤٨٣.

3ــ مقصود امام از راویان حدیث: مقصود امام در اینجا، آن دسته از راویان حدیث هستند که بتوانند رویدادهای جدید زمان را بشناسند 
و توانایی تفقّه در حدیث را داشته باشند و با مراجعه به احادیث، حکم درست آن رویداد را برای مردم بیان کنند. 

4ــ ولی به معنای حاکم و سرپرست است. ولی فقیه، یعنی حاکمی که در دانش دین تخصص دارد و به فهم عمیق رسیده است.



128

شرایط مرجع تقلید
1ــ باتقوا1 باشد. 2ــ عادل2 باشد. 3ــ زمان‏شناس باشد و بتواند احکام دین را متناسب با نیازهای 

روز، به‏ دست آورد. 4ــ اعلم باشد؛ یعنی از میان فقها از همه عالم‏تر باشد.
راه‏های شناخت مرجع تقلید

شناخت متخصص در احکام دین، مانند شناخت هر متخصص دیگر است. ما همان‏طور که برای 
یافتن بهترین پزشک، معمار یا مهندس، تحقیق و جست‏وجو می‏کنیم، برای شناخت فقیه واجد شرایط 

نیز باید تحقیق نماییم و یکی از راه‏های زیر را پیش گیریم.
1ــ از دو نفر عادل و مورد اعتماد که بتواند فقیه واجد شرایط را تشخیص دهد، بپرسیم.

2ــ یکی از فقیهان، در میان اهل علم آن‌چنان مشهور باشد که انسان مطمئن شود و بداند که این 
فقیه، واجد شرایط است.

شرایط ولیّ فقیه
فقیهی که رهبری جامعه اسلامی ​را بر عهده می‌گیرد باید شرایط زیر را داشته باشد:

1ــ باتقوا باشد. 2ــ عادل باشد. 3ــ زمان‏شناس باشد و بتواند احکام دین را متناسب با نیازهای روز 
به دست آورد. 4ــ مدیر و مدبر باشد و بتواند جامعه را در شرایط پیچیده جهانی رهبری کند. 5 ــ شجاعت 
و قدرت روحی داشته باشد و بدون ترس و واهمه، در برابر زیاده خواهی دشمنان بایستد. در اجرای احکام 

دین از کسی نترسد و با قدرت، در مقابل تهدیدها بایستد و پایداری کند.
حکومت و رهبری فقیهی که شرایط فوق را دارد، مشروع است؛ یعنی دین به او اجازهٔ رهبری مردم 

را داده است. در غیر این صورت، پیروی از دستورات وی حرام است.3
علاوه بر این، ولیّ فقیه باید از جانب مردم پذیرفته شده باشد تا بتواند کشور را اداره کند و به پیش 

ببرد. یعنی، فقیه باید نزد مردم جامعهٔ خود، »مقبولیت« داشته باشد.
پس تشکیل نظام و حکومت اسلامی، بر دو پایهٔ »مشروعیت« و »مقبولیت« استوار است.

فعالیت کلاسی
شما با چه روشی مرجع تقلید خود را انتخاب کرده‏اید؟ اگر کسی که به سنّ تکلیف رسیده است، 

مرجع تقلید خود را انتخاب نکند، اعمال وی چگونه خواهد بود؟ 

1ــ تقوا یک حالت و قدرت روحی است که مانع رفتن انسان به سوی گناه می شود و مانند حافظ و نگهدارندهٔ از گناه عمل می کند.
2 ــ عدالت، مراتب دارد. عدالت پیامبر و امام به معنای دوری از هرگونه ظلم است. عدالت فقیه باید آن قدر باشد که به ندرت از وی گناهی 

سربزند. عدالت یک فرد عادی باید به اندازه ای باشد که مردم به وی اعتماد کنند و به دروغگویی و گناه مشهور نباشد.
3ــ صحیفهٔ امام خمینی، ج٩، ص ٢٥٣.



129

چگونگی انتخاب ولیّ فقیه
از آنجا که ولیّ فقیه، بیان کنندهٔ قوانین و مقرّرات اجتماعی اسلام است، انتخاب وی نمی‏تواند مانند 
انتخاب مرجع تقلید باشد؛ یعنی نمی‏شود که هرکس به طور جداگانه برای خود ولیّ فقیه انتخاب کند؛ 
زیرا ادارهٔ جامعه تنها با یک مجموعه قوانین و یک رهبری امکان‏پذیر است؛ درغیر این صورت، هرج و 
مرج و تفرقه و پراکندگی پیش می‏آید و این، یک امر روشن و بدیهی در تمام نظام‏های سیاسی دنیاست. 
پس، مردم در انتخاب ولیّ فقیه باید به صورت دسته‏جمعی اقدام کنند و فقیهی را که شرایط رهبری 

دارد، با آگاهی و شناخت بپذیرند، به وی اعتماد و اطمینان کنند و رهبری جامعه را به وی بسپارند.
مردم کشور ما در زمان انقلاب اسلامی​به شیوه‏ای مستقیم و با حضور در اجتماعات و راه‏پیمایی‏های 

سراسری، ولایت امام خمینی  را پذیرفتند و با ایشان پیمان یاری بستند.
اکنون نیز بنابر قانون اساسی، مردم ابتدا نمایندگان خبرهٔ خود را انتخاب می‏کنند و آن خبرگان نیز از 
میان فقها آن کسی را که برای رهبری شایسته تر تشخیص دهند، به جامعه اعلام می‏کنند. بر این مبنا بود 

که پس از رحلت امام خمینی  حضرت آیت اللهّ خامنه‏ای مسئولیت رهبری جامعه را برعهده گرفتند.
طبیعی است که چنین فقیهی تا وقتی رهبر جامعه است که شرایط ذکر شده را داشته باشد.تشخیص 

این امر نیز بر عهدهٔ مجلس خبرگان است. 

وظایف رهبر)ولیّ فقیه( 
معصومین  سیرهٔ  و  روایات  کریم،  قرآن  از  که  اسلامی  جامعهٔ  رهبر  وظایف  از  برخی 

بزرگوار  به دست می‏آید، عبارت‌اند از:
رهبر جامعهٔ اسلامی​می‏کوشد  1ــ تلاش برای اجرای احکام و دستورات الهی در جامعه: 

جامعه مطابق با دستورات دین اداره شود و مردم از مسیر قوانین الهی خارج نشوند. 
2ــ حفظ استقلال کشور و جلوگیری از نفوذ بیگانگان: کشورهای بیگانه، به‏خصوص قدرت‏های 
هدف  این  به  رسیدن  برای  مختلف  از روش‏های  و  دیگرند  بر کشورهای  همواره درصدد سلطه  بزرگ، 
استفاده می‏کنند. یکی از روش‏های آنان فشار اقتصادی و روانی است. رهبر با دعوت مردم به استقامت و 

پایداری و بستن راه‏های سلطه، تلاش می‏کند عزت و استقلال کشور از دست نرود.
3ــ تصمیم‏گیری براساس مشورت: از آنجا که ادارهٔ یک جامعه و رهبری آن به سوی پیشرفت و 
عدالت و تعالی، با بهره‏گرفتن از اندیشه‏های اندیشمندان و متخصصان میسر است، رهبر باید با مشورت 
با نخبگان تصمیم‏های لازم را بگیرد. امروزه در جامعهٔ ما، علاوه بر اشخاص، نهادهای مختلفی نیز 
هستند که به صورت پیوسته به رهبری مشورت می‏دهند، مانند: مجمع تشخیص مصلحت نظام، شورای 

https://www.roshd.ir/111204-1-50


130

عالی انقلاب فرهنگی، مجلس شورای اسلامی، شورای عالی امنیت ملی، جامعهٔ مدرسین حوزهٔ علمیهٔ 
قم و شورای‌عالی حوزه‏های علمیه.

4ــ ساده‏زیستی: رهبر به دنبال توسعهٔ مال و ثروت و تشکیل یک زندگی اشرافی و تجملاتی حتی 
از طریق مشروع نیست. اگرچه امروزه زندگی اشرافی رؤسای جمهور و پادشاهان، از قبیل داشتن 
خانه‏های گران‏قیمت، استفاده از بهترین سرویس‏ها و مبلمان در خانه، استراحت و تفریح در زیباترین 
سواحل و جزایر دنیا، داشتن ده‏ها اتومبیل شیک، برگزاری مهمانی‏های پرهزینه و شرکت در مجالس 
لهو، با هزینهٔ شخصی یا با استفاده از اموال عمومی، یک امر عادی است، اما رهبر با الگو قراردادن 

اولیای دین، همواره یک زندگی ساده را دنبال می‏کند.1

مردم و رهبری
همـان‏طور که بیان شد، رهبر جامعهٔ اسلامی، رهبری کسانی را برعهده دارد که می‏خواهند در سایهٔ 

قوانین اسلام به رستگاری برسند.
در چنین جامعه‏ای، همان‏طور که مسئولیت رهبری با سایر رهبران متفاوت است، مردم نیز نگاهی 
متفاوت به رهبری دارند؛ رهبر برای آنان پیشوایی است که با قدم‏گذاشتن در مسیر کمال و عدالت، سایر 
مردم را به پیمودن راه فرا می‏خواند. مردم نیز تلاش می‏کنند با همّت و پشتکار خود وی را همراهی 

کنند و قافله‏سالار را در همهٔ عرصه ها و به‏خصوص در آنجا که سختی‏ها بروز می‏کنند، تنها نگذارند.
در حقیقت، در نظام و حکومت اسلامی، مشارکت و همراهی مردم پایه و اساس پیشرفت است و 

بدون حضور و مشارکت آنان حکومت اسلامی دستاوردی نخواهد داشت.
با توجه به نکات فوق، مردم نیز مسئولیت‏هایی نسبت به رهبر دارند که برخی از آنها عبارت‌اند از:

1ــ وحدت و همبستگی اجتماعی؛ همان‏طور که تفرقه و پراکندگی، به‌سرعت یک حکومت را از 
پای درمی‏آورد و سلطه‏گران را بر کشور مسلط می‏کند، همبستگی اجتماعی، کشور را قوی می‏کند و 

به رهبری امکان می‏دهد که برنامه‏های اسلامی را به اجرا درآورد.2

به مدت  این کشور  و  برگزار شد  پوند  هزینه ای حدود ٢٠میلیون  با  انگلیس  ملکه  نوهٔ  ازدواج  مراسم  در سال ٢٠١١،  مثال  به عنوان  1ــ 
چهار  روز جهت هرچه باشکوه تر برگزار شدن این مراسم تعطیل شد. هزینهٔ این ازدواج، از جیب مالیات دهندگان این کشور، تأمین شد. همچنین 
 ٢٥ طلای  شمشیر  دلار،  ٨٠٠میلیون  ارزش  به  تفریحی  کشتی  مانند  هدایایی  کشور  این  عربستان،  به  امریکا  رئیس جمهور  ترامپ،  سفر  در 

کیلوگرمی به ارزش ٢٠٠ میلیون دلار، و … به ترامپ هدیه کرد.
2ــ سورهٔ آل عمران، آیهٔ ١٠٣؛ سورهٔ انفال، آیهٔ ٤٦.



131

2ــ  استقامت و پایداری در برابر مشکلات؛ هر کشوری در مسیر رسیدن به استقلال و کمال 
با مشکلات بزرگ و کوچکی روبه‏رو می‏شود؛ همان‏گونه که کشور ما از ابتدای انقلاب اسلامی​مورد 
تهاجم دشمنان قرار گرفت. پس مردم باید با استقامت خود، فرصت و توان مقابله با مشکلات داخلی و 

خارجی را برای رهبر فراهم کنند.1
قدرت های  برابر  در  تصمیم گیری صحیح  برای  اجتماعی؛  و  آگاهی های سیاسی  افزایش  3ــ 
به گونه ای  بتوانیم  باید  ما  و اجتماعی جهان، ضروری است.  از شرایط سیاسی  دنیا، اطلاع  ستمگر 
عمل کنیم که بیشترین ضربه را به مستکبران و نقشه های تفرقه افکنانهٔ آنان بزنیم و خود کمترین آسیب را 
ببینیم. ناراحتی دشمنان از عمل ما یا خوشحالی و شادی آنان از رفتار ما، می تواند یکی از معیارهای 

درستی و نادرستی عملکرد ما باشد.2
به  افراد جامعهٔ اسلامی​نسبت  فرمان خداوند، همهٔ  براساس  4ــ مشارکت در نظارت همگانی؛ 
یکدیگر مسئول اند و مانند سوارشدگان در یک کشتی اند. اگر گناهانی در جامعه رواج پیدا کند، فقط 
گناهکاران عذاب نمی شوند، بلکه همهٔ کسانی که در برابر انجام گناه در جامعه سکوت کرده اند نیز باید 
باشیم و در صورت مشاهدهٔ گناه  بر فعالیت های اجتماعی  ناظر  باید  بنابراین، همهٔ ما  باشند.  پاسخگو 
توسط هرکس، وظیفهٔ امر به معروف و نهی از منکر را با روش درست انجام دهیم. این مشارکت سبب 
می شود که رهبر، همهٔ افراد جامعه را پشتیبان خود بداند و هدایت جامعه به سمت وظایف اسلامی برای 

رهبر جامعه آسان تر شود.
5ــ اولویت دادن به اهداف اجتماعی ؛ در برخی موارد که اهداف و آرمان‏های اجتماعی در 
برابر منافع فردی قرار می‏گیرند، باید بتوانیم از منافع فردی خود بگذریم و برای اهداف اجتماعی تلاش 
کنیم؛ مثلاً خرید کالای ایرانی سبب می‏شود که کارخانه‏های داخلی به تولید خود ادامه دهند و مانع 
بیکاری صدها هزارکارگر شوند.این عمل، به‏طور غیرمستقیم سبب کاهش بیکاری شده وکمک خوبی 

به حکومت و رهبری است که بتوانند در ادارهٔ جامعه موفق‏تر باشند.3

1ــ سورهٔ هود، آیهٔ ١١٢.
2ــ سورهٔ انفال، آیهٔ 60.

3ــ بیشتر نکاتی که در این ٥ بند آمده، از عهدنامهٔ امیرالمؤمنین به مالک اشتر و خطبه های ٣٤ و ١٠٧ نهج البلاغه استخراج شده است.



132

تفکیک
امیرالمؤمنین علی  در »عهدنامهٔ مالک اشتر«1 حکیمانه و عالمانه مسئولیت کارگزاران 
در  حضرت  آن  درایت  و  فکر  عظمت  به  مطالعه ‌کند،  را  آن  هرکس،  و  است  کرده  بیان  را 
بیان می​کند، علت آن را هم  نامه، وقتی مسئولیتی را  این  کشورداری پی می‌برد. ایشان در 

برای مالک اشتر توضیح می​دهد.
بخش هایی از عهد نامهٔ مالک که در اینجا آمده است را مطالعه کنید و سپس مسئولیت‌ها و علت آنها 

را مشخص کنید.
1ــ دل خویش را نسبت به مردم، مهربان کن و با همه، دوست و مهربان باش؛ چرا که مردم دو دسته‌اند: 

دسته‌ای برادر دینی تو و دسته‌ای دیگر در آفرینش همانند تو هستند.
2ــ در به دست آوردن رضایت عموم مردم سعی و تلاش کن نه در جلب رضایت خواص؛ که با وجود رضایت 

عمومی، خشم خواص به تو آسیبی نمی رساند و با خشم عموم مردم، رضایت خواص سودی نمی بخشد.
3ــ کسانی را که از دیگران عیب‌جویی می‌کنند، از خود دور کن؛ زیرا در نهایت مردم عیب‌هایی دارند 

و مدیر جامعه باید بیش از همه در پنهان کردن آنها بکوشد.
تو  به  و  کنند  تحقیق  محروم  طبقات  دربارهٔ وضع  تا  کن  انتخاب  را  اطمینان  مورد  افراد  عده‌ای  4ــ 

وظایف کارگزاران
کارگزاران، همان مدیران و مسئولان جامعه اند که امروزه امور سه قوهٔ مقننه، مجریه و قضائیه را برعهده 
دارند.در واقع، کارگزاران یاران و کمک‌کنندگان به رهبرند. اگر کارگزاران جامعه، وظیفهٔ خود را به درستی 
بشناسند و هم به درستی اجرا کنند، اعتماد مردم به حکومت، روز به روز افزایش می‌یابد. همچنین عملکرد 

غلط کارگزاران، سبب افزایش و انباشته‌شدن مشکلات و ناکارآمدی حکومت خواهد شد.

1ــ نهج البلاغه، نامهٔ 53.

بیشتر بدانیم

مدافعان حرم
با نگاهی به تاریخ اسلام و وقایع دوران انقلاب اسلامی و پس از آن، درمی یابیم که مشارکت و همکاری 
مردم و حمایت و پشتیبانی از رهبر، منافع بزرگی را برای اسلام و کشور به ارمغان آورده اند. یکی از این موارد، 
مجاهدانی هستند که امروزه به نام »مدافعان حرم« مشهور  شده اند. این جوانمردان، زندگی خود را فدای حفظ 
امنیت و ناموس کشور کردند و زمینهٔ فروپاشی سازمان مخوف داعش را فراهم ساختند. کتاب های »خداحافظ 
سالار«، »یادت باشد«، »لبخندی به رنگ شهادت« و »شاهرگی برای حریم« به زندگی و خاطرات زیبای تعدادی 

از شهدای مدافع حرم پرداخته اند.

https://www.roshd.ir/111204-1-51


133

بیشتر بدانیم

، بنیانگذار جمهوری اسلامی، دربارهٔ ضرورت تشکیل حکومت اسلامی ​برای کمک  امام خمینی 
به آمادگی مردم و تعجیل در ظهور می فرماید:

»ما نمی‌توانیم دنیا را پر از عدل کنیم، این کار فقط توسط امام عصر  صورت می‌گیرد؛ ما نمی‌توانیم 
از ظلم در سراسر جهان جلوگیری کنیم، گرچه هر مسلمانی وظیفه دارد با ظلم مبارزه کند. اما ما می‌توانیم 
در حد توان خود با ظلم مبارزه کنیم و شرایطی را فراهم کنیم که اسباب ظهور، بهتر فراهم شود و چون 

می‌توانیم چنین کاری کنیم، باید حکومت اسلامی​ را تشکیل دهیم«.1

1ــ صحیفهٔ امام، ج ٢١، ص ١٤ تا ١٧.

گزارش دهند. سپس برای رفع مشکلات آنها عمل کن ...، زیرا این گروه ]افراد محروم[ بیش از دیگران 
به عدالت نیازمندند.

٥ ــ اگر با دشمن پیمان بستی از پیمان شکنی دشمن غافل نباش، که دشمن گاهی از این 
راه تو را غافل گیر می کند.

اندیشه و تحقیق
1ــ مقصود از »تقلید« در احکام دینی چیست؟

2ــ تقلید برای چه کسانی لازم است و شامل چه زمینه‏هایی می‏شود؟
3ــ چرا مرجع تقلید باید »عادل« و »زمان‏شناس« باشد؟

4ــ انتخاب ولی ‏فقیه در کشور ما چگونه انجام می‏گیرد و مردم از چه طریقی در انتخاب ایشان 
دخالت دارند؟ 

  پیشنهاد
1ــ در خصوص فقهایی که در جامعهٔ  امروز ما به عنوان مرجع تقلید شناخته می​شوند 

تحقیق کنید و اسامی ​آنان را در کلاس بیان کنید. 
2ــ اصل 107 قانون اساسی را که مربوط به انتخاب رهبر است، مطالعه کنید و چگونگی 

انتخاب ولی ‏فقیه را توضیح دهید.

https://www.roshd.ir/111204-1-52


134

در مسیر

یادآوری

در سال گذشته، برخی از قدم‏هایی را که لازمهٔ رسیدن به کمال و سعادت است شناختیم، و برای 
برداشتن آن قدم‏ها تلاش کردیم. این قدم‏ها که در پنج بخش ارتباط با خدا، خود، خانواده، جامعه 
و خلقت قرار می‏گیرند، برخی از آنها عبارت بودند از: رعایت احکام و حدود الهی، محبت و 

دوستی نسبت به خدا و دوستان او، برنامه  ریزی در زندگی و... .
امسال، قدم های دیگری به سوی کمال و پیشرفت برمی داریم و از خدای مهربان می خواهیم که 

ما را در این مسیر یاری فرماید.

بخش دوم



135



136

قرائت
 ه  منافقون  63 سور جز ء  28	

ید.
ت کن

 دق
 آن

ای
معن

 به 
د و

وانی
 بخ

مله
ه ج

له ب
جم

ت، 
قرائ

ی 
گو

ه ال
جه ب

 تو
رابا

س 
 در

ات
آی

نی
خوا

فرد
ع و

تما
اس

 

وَ اِذا قیلَ لـهَمُــ   تَـعالوَا   یسَتَــغفِــرل஑َـمُــ رَسولُ االلهِ   لَـووا
رُءوسَهُمــ     وَ رَاَیتــَ ـهمُــ یَـصُدّونَ     وَ هُمــ مسُتَــکبِرونَ  �
 ءٌ  عَلیَــهِمــ      اَستَــغفَــرتَ، لـهَمُــ     اَم، لمَــ تسَتَــغفِــر لـهَمُــ« سَـوا
ا یَهدِي الـقَومَ، الـفسِقیَن � لنَ یَـغفِــَر االلهُ  لـهَمُــ ‘ اِن االلهَ  ل
ا تنُــفِـقوا عَ ل௽ منَ عِنــ دَ رَسولِ االلهِ ذیَن، یَـقولونَ    ل Lهُمُــ ا
ارَضِــ تِ،  وَال ـو م ئِن،ُ الس حَتىّ  یَنــفَـضّوا  ‘وَ اللهِِ خَ ـزا
ایَـفقَـهونَ � یَـقولونَ لَـئِن رَجَعنا ஑ِــن ال مُنــفِـقیَن ل وَل
اذَلَ ‘وَ اللهِِ الـعِ ـزةُ اعََ ـز مِنــهَا ال اِل௽َ الـمَدینــَ ـِۀ    لیَُــخرجَِن، ال
ایـعَلمَونَ � ِ لمُؤمِنیَن   وَلـکِن الـمُنــفِقیَن ل وَ لِــَرسولهِ وَ ل
ادஐُُم ا اَول اتلُِه஑ُمــ امَوال஑ُـمُــ   وَل ذیَن، آمَنــوا   ل Lهَاا ـایَــ یــ
ئکَِ هُمُــ الخسِرونَ � عَن ذِکـِرااللهِ‘وَمنَ یفَعَل ذلکَِ  فاَوُلـ
ஐُـمُــ ال مَوتُ وَانَـفِقوامِمّا رَزَقنــ஑ُمــ   منِ قبَلِ اَن یـَ أت௽َِ احََدَ
قَ  اَجَلٍ قـَریٍب      فَــاصَد  ௽اِل  ௽ـرتـَ نَا  اخ فیََــقولَ   رَبِّ  لوَل
ـَرااللهُ نَـفسًا لِحیَن، � وَ لنَ، یُـؤَخِّ وَ اஐَُــن مِنَ، الصّْ

 ـلُها  ‘  وَااللهُ  خَبــ یرٌ  بـِ ما  تَـعمَلونَ، �   ءَ  اجََ  اِذا جــا

سورَةُ ��ُ�نافقِونَ

https://www.roshd.ir/111204-2-1


137

ترجمه

و هنگامى که بخشى از خيانت‏ها و کجروى‏هايشان آشکار گردد و به آنان ]از طرف مؤمنان[ 
گفته شود: بياييد تا پيامبر خدا براى شما از خدا آمرزش بخواهد، سرهايشان را ]از روى 
و  برمى‏تابند  آن سخن روى  از گوينده  که  را مى‏بينى  آنان  و  برمى‏گردانند،  تکبر[  و  انکار 

5 تکبرّکنان از پذيرفتن سخن او خوددارى مى‏کنند.  
 براى آنان يکسان است چه برايشان آمرزش بخواهى يا برايشان آمرزش نخواهى. خدا 
هرگز آنان را نخواهد آمرزيد، زيرا آنان فاسقند و خدا مردم فاسق را هدايت نمى‏کند و به 

6 راه سعادت و بهشت نمى‏برد.  
نزد  که  به مؤمنان مهاجری  قبيله خود[ مى‏گويند:  و  قوم  ]به  که  اينان همان کسانى‏اند   
رسول خدايند و او را يارى مى‏کنند انفاق نکنيد تا از ]از شدت فقر دلسرد شده و از[ 
اطراف او پراکنده شوند ]و به وطن هاى خود باز گردند[ و او نتواند بر ما حکمرانى کند. 
هرگاه  و  آن خداست  از  زمين  و  آسمان‏ها  گنجينه‏هاى  در حالى‏که  مى‏گويند  آنان چنين 

7 بخواهد، ياران پيامبر را توانگر مى‏کند، ولى منافقان اين حقيقت را درنمىي‏ابند.  
مى‏گويند: اگر]از این سفر جنگی[ به مدينه بازگرديم، قطعاً محترم های قوم ]منافقان[، 
ذليل ها ]يعنى پیامبر و مهاجران[ را از آن‏جا بيرون خواهند کرد، و حال آنکه عزّت، همه 

8 از آن خدا و پيامبرش و مؤمنان است، امّا منافقان نمى‏دانند.  
 اى کسانى که ايمان آورده‏ايد، مبادا اموال و فرزندانتان شما را از ياد خدا بازدارند که به 

9 ورطه نفاق خواهيد افتاد، و کسانى که چنين کنند، آنانند زيانکاران.  
و بخشى از آنچه را که به شما ارزانى داشته‏ايم انفاق کنيد، پيش از آنکه يکى از شما را 
اين  نينداختى؟ در  به تأخير  اندکى  مرگ فرا رسد و بگويد: پروردگارا، چرا مرگ مرا 

10 صورت صدقه مى‏دادم و از شايستگان مى‏شدم.  
 اين درخواست پذيرفته نمى‏شود، زيرا هنگامى که اجل کسى فرارسيد، هرگز خدا او را 

11 به تأخير نمى‏افکند، و خدا به آنچه مى‏کنيد آگاه است.  



138

عزّت نفس

یکی از مهم‏ترین قدم‏ها در مسیر کمال، تقویت عزت نفس است. عزت از صفاتی است که قرآن 
کریم بیش از ٩٥ بار خداوند را بدان توصیف کرده است. معصومین بزرگوار این صفت را از 
ارکان فضایل اخلاقی دانسته‏اند که اگر در وجود ما شکل بگیرد، مانع بسیاری از زشتی‏ها خواهد 

شد.
این  کسب  برای  بیشتر،  آگاهی  با  تا  می‏دهیم  اختصاص  صفت  این  شناخت  به  را  درس  این 

فضیلت بکوشیم.



139

تدبّر در قرآن 

عزّت و ذلّت
عزّت به معنای »نفوذناپذیری« و »تسلیم نبودن« است.1 وقتی 
کسی  که  است  این  معنایش  است،  »عزیز«  خداوند  می گویند 

نمی تواند در ارادهٔ او نفوذ نماید و او را تسلیم خود کند.
معنای  به  و  دارد  قرار  »عزّت«  مقابل  درست  »ذلتّ«  واژهٔ 

نفوذ پذیری و مغلوب و تسلیم بودن است.
برابر  در  که  است  کسی  عزیز«  »انسان  فوق،  تعاریف  بنابر 

تسلیم  و  می کند  مقاومت  می ایستد،  و هوس خویش  مقابل هوی  در  همچنین  و  ظالمان  و  مستکبران 
نمی شود. او زیر بار عملی که روحش را آزرده کند و او را حقیر و کوچک سازد، نمی رود.

»انسان ذلیل« نیز کسی است که در برابر مستکبران و زورگویان تن به خواری می دهد و هر فرمانی را 
می پذیرد؛ همچنین تسلیم هوی و هوس خویش می شود و هر کاری را که موافق هوی و هوس او باشد 

انجام می دهد، هر چند که آن کار روحش را به گناه آلوده کند.
اکنون باید ببینیم چگونه می توانیم صفت دوست داشتنی »عزّت« را در خود تقویت کنیم و از »ذلت 

و خواری« دوری کنیم؟

در آیات زیر بیندیشید و راه  دستیابی به »عزّت« را بیان کنید.
ةُ جَمیعًا… 2 ةَ فَللِّٰهِ العِزَّ 1ــ مَن کانَ یُریدُ العِزَّ

هرکس عزّت می خواهد ]بداند[ که هرچه عزّت است، از آنِ خداست.
2ــ للَِّذینَ اَحسَنوُا الحُسنیٰ وَ زِیادَةٌ وَلا یَرهَقُ وُجوهَهُم قَترٌَ وَلا ذِلَّـةٌ 3

آنان  بر چهرهٔ  پاداشی نیک و چیزی فزون تر است و  نیکوکاری پیشه کردند،  برای کسانی که 
غبارخواری و ذلت نمی نشیند.

ئةٍَ بمِِثلهِا وَ ترَهَقُهُم ذِلَّـةٌ 4 یِّـئاتِ جَزاءُ سَیِّ 3ــ وَ الَّذینَ کَسَبُوا السَّ
آنان که بدی پیشه کردند، جزای بد به اندازهٔ عمل خود می بینند و بر چهرهٔ آنان غبار ذلت می نشیند.

راه پیشنهادی قرآن برای رسیدن به عزت:
.......................................................................................
.......................................................................................

١ــ معمولاً ما فارسی زبانان، واژهٔ »عزیز« را به جای »دوست داشتنی« و »گرامی« به کار می بریم. این معنا، اگرچه با معنای اصلی واژه در زبان 
عربی و قرآن کریم، متفاوت است، اما ارتباط نزدیکی با آن دارد؛ زیرا هر انسانی افراد مقاوم و تسلیم ناپذیر را دوست می دارد.

2ــ سورهٔ فاطر، آیهٔ 10.                          3ــ سورهٔ یونس، آیهٔ 26.                 4ــ سورهٔ یونس، آیهٔ 27.



140

1ــ سورهٔ إسراء، آیهٔ ٧٠.
جلی، الجواهر السنیّة فی الاحادیث القدسیة، شیخ حُرعاملی، ص 362. جلِکَ وَ خَلَقتُکَ لَِ 2ــ یَابنَ آدَمَ، خَلَقتُ الَاشیاءَ لَِ

3ــ سورهٔ قمر، آیهٔ 55 و سورهٔ فجر، آیات 30 ــ 27 و سورهٔ زخرف، آیهٔ 71. 
4ــ نهج البلاغه، حکمت 456.

5ــ عَظمَُ الخالِقُ فی اَنفُسِهِم فصََغُرَ ما دونهَ و فی اَعیُنِهِم؛نهج البلاغه، خطبه 193.

راه های تقویت عزّت
قرآن کریم و سیرهٔ معصومین راه های زیر را برای تقویت عزت نفس بیان می کنند:

1ــ شناخت ارزش خود و نفروختن خویش به بهای اندک
به آسانی فریب  ندانیم،  آن را  اما ارزش و قیمت  باشیم،  مانند طلا داشته  اگر کالای گران قیمتی، 
می خوریم و آن را به بهای اندک می فروشیم. اما اگر ارزش آن را بدانیم، آن را عزیز می شماریم و به 

قیمت واقعی می فروشیم و بهایی برابر با ارزش آن به دست می آوریم.
بیان می کند و می فرماید: ما فرزندان آدم را  از همین رو خداوند جایگاه ما انسان ها را در خلقت 

کرامت بخشیدیم… و بر بسیاری از مخلوقات برتری دادیم.1
و خطاب به انسان فرموده: 

»ای فرزند آدم، این مخلوقات را برای تو آفریدم و تو را برای خودم«.2 
کرده  آماده  برایش  زمین  و  آسمان ها  همهٔ  وسعت  به  بهشتی  و  داده  دیدار  وعدهٔ  انسان  به  خداوند 
است. بهشتی که در آن انسان به هر آرزویی که تمنا می کند، می رسد؛ حتی به آن زیبایی هایی که خودش 

نمی شناسد و خدا می داند، دست می یابد.3
بهای  ادعا کند که می تواند  آیا کسی می تواند  انسان می رسد؟  به ذهن  این  از  بهایی ارزشمندتر  آیا 

بالاتری را برای انسان فرض کند؟
امام علی  می فرماید:

اِنَّه و لیَسَ لَِِنفُسِکُم ثمََنٌ اِلَّ الجَنَّةُ                        »همانا بهایی برای جان شما جز بهشت نیست،
فَلا تبَیعوها اِلّ بهِا                                             پس ]خود را[ به کمتر از آن نفروشید«.4

2ــ توجه به عظمت خداوند و تلاش برای بندگی او
وجود  او  عزّت هاست.  و  قدرت ها  همهٔ  منبع  و  سرچشمه  است،  هستی  تمام  خالق  که  خدایی 
شکست ناپذیری است که هیچ کس توانایی ایستادن در برابر قدرت او را ندارد بنابراین، هر کس به دنبال 

عزت است، باید خود را به این سرچشمه وصل کند.
امیرالمؤمنین علی  در وصف انسان هایی که عزت خود را در بندگی خدا یافته اند، می فرماید:

»خالق جهان در نظر آنان بزرگ است. از این جهت، غیر خدا در نظرشان کوچک است«.5



141

وقتی که انسان به چنین شناخت و ایمانی رسید، به طور طبیعی تسلیم خدا می شود، بندگی او را 
می پذیرد و در مقابل غیرخدا عزیز و تسلیم ناپذیر باقی می ماند.

به همین جهت امیرالمؤمنین  از ما می خواهد که:
»بندهٔ کسی مثل خودت نباش، زیرا خداوند تو را آزاد آفریده است«.1

، نامهٔ 31. 1  ــ نهج البلاغه، وصیت نامهٔ امام به فرزند گرامی خود امام حسن 
2ــ سیرهٔ ابن هشام، ج 1، ص 256.

3ــ اللهوف، سید بن طاووس، ص ٢٢.
4ــ همان، ص ٣٥.

خود ارزیابی )١(
آیا تاکنون با کسی که عزت و کرامت شما رانادیده گرفته، مواجه شده اید؟ چه عکس العملی نشان 

داده اید؟

اسوه های عزت در برابر ستمگران
پیشوایان ما با تکیه بر بندگی خداوند و پیوند با او توانستند در سخت ترین شرایط، عزت مندانه زندگی 

کنند و هیچ گاه تن به ذلت و خواری ندهند.
برای مثال، پیامبر اکرم  هنگامی که در محاصرهٔ طاقت فرسای مشرکان مکه بود و جز حضرت 
ابوطالب  و حضرت خدیجه  و یارانی اندک و فقیر، پشتوانه ای نداشت، به بزرگان مکه که به او 
وعدهٔ ثروت و قدرت و ریاست بر این شهر را می دادند، فرمود: » اگر اینان خورشید را در دست راستم 

و ماه را در دست چپم بگذارند، از راه حق دست برنمی دارم و تسلیم نمی شوم«.2
نوهٔ گرامی و عزیز آن حضرت، امام حسین  ، آنگاه که یزیدیان با بیش از سی هزار جنگجو، ایشان 

را محاصره کردند و از او خواستند که زیر بار بیعت با یزید برود، فرمود: 
»مرگ با عزت از زندگی با ذلت، برتر است.«3

، خواهر شجاع امام نیز پس از تحمل انبوه مصائب و سختی، که یکی از آنها  حضرت زینب 
به جملهٔ تحقیرآمیز عبید اللّٰه بن زیاد، حاکم کوفه که گفت:  پاسخ  انسان را درهم شکند، در  می تواند 

دیدی خدا چه بر سر خاندان شما آورد؟ با قدرت فرمود: ]در این واقعه[ جز زیبایی ندیدم.4

تمرین ایستادگی در برابر تمایلات پست
هر انسانی، در درون خود، گاه و بی گاه با تمایلات و خواسته هایی روبه رو می شود، که پاسخ مثبت 
می دهد.حال  سوق  ذلت  و  خواری  سوی  به  را  انسان  و  می کند  ضعیف  را  نفس  عزت  آنها،  به  دادن 



142

و  خواری  یابد،  ادامه  پاسخگویی  این  اگر 
طوری  به  می کند،  احاطه  را  انسان  ذلت 
که در برابر هر خواست نامشروع درونی و 
بیرونی مقاومت نمی کند و به سرعت تسلیم 

می شود.
برای  زمان  بهترین  جوانی  و  نوجوانی 

پاسخ منفی دادن به این تمایلات گاه و بی گاه است. انسانی که در این دوره سنی به سر می برد، هنوز به گناه 
، چنین  عادت نکرده و خواسته های نامشروع در وجود او ریشه دار نشده است و به تعبیر پیامبر اکرم 
کسی به آسمان نزدیک تر است. یعنی گرایش به خوبی ها در او قوی تر است. بنابراین نوجوان و جوان، 

بهتر از هر آدمی می تواند ایستادگی در برابر تمایلات منفی را تمرین کند و عزت نفس خود را تقویت کند.

خود عالی و خود دانی
ممکن است بپرسید ریشهٔ این تمایلات در وجود انسان چیست؟

این سؤال مناسبی است که پاسخ آن می تواند راهگشای ما برای رسیدن به عزت و دوری از ذلت باشد.
حقیقت این است که انسان دارای دو دسته از تمایلات است: 

اوّل: تمایلات عالی و برتر، مانند تمایل به دانایی، عدالت، شجاعت، حیا، ایثار و حُسن خلق، که 
و کمال  تمایلات احساس موفقیت  این  به  با رسیدن  ما  انسان هستند.  معنوی  و  الهی  به روح  مربوط 

می کنیم و از آنها لذت می بریم.
دوم: تمایلات دانی، مانند تمایل به ثروت، شهرت، غذاهای لذیذ، زیورآلات و رفاه مادی، که مربوط 
و  می بریم  لذت  آنها  از  می یابیم،  دست  تمایلات  این  به  وقتی  و  است  انسان  دنیایی  و  حیوانی  بعُد  به 
خوشحال می شویم. انسان ها به طور طبیعی به این قبیل امور میل دارند و علاقه نشان می دهند، زیرا 
اینها لازمهٔ زندگی در دنیا هستند و بدون آنها یا نمی توان زندگی کرد یا زندگی سخت و مشکل می شود.
تمایلات بعُد حیوانی در ذات خود بد نیستند، اما نسبت به بعُد معنوی و الهی، بسیار ناچیز و پایین ترند 

و قابل مقایسه با آن تمایلات نیستند.
پس چه موقع این تمایلات بد می شوند؟

آنگاه که انسان، این تمایلات را اصل و اساس زندگی قرار دهد و فقط در فکر رسیدن به آنها باشد 
و از تمایلات الهی خود غافل بماند. حد و مرز توجه به این تمایلات را خدا می داند و خداوند با احکام 
خود چگونگی بهره مندی از این تمایلات را مشخص کرده تا انسان بتواند در عین بهره مندی از آنها، به 



143

رشد و کمال واقعی خود برسد.
همان  یا  وجدان  و  عقل  دعوت  روبه روست:  دعوت  دو  با  خود  درون  در  انسانی  هر  رو  این  از 
پاسخ دهیم و فرصتی فراهم کنیم که  تمایلات فروتر  به  نیاز  ما می خواهد در حدّ  از  »نفس   لوّامه«، که 

تمایلات معنوی و الهی در ما پرورش پیدا کند و آن زیبایی ها وجودمان را فرا بگیرند.
دعوت دیگر، دعوت هوی و هوس یا همان »نفس امّاره« است که از ما می خواهد فقط به تمایلات 

بعُد حیوانی سرگرم و مشغول باشیم و از تمایلات عالی و برتر غافل بمانیم.
انسانی که به هوی و هوس پاسخ مثبت می دهد و تسلیم می شود، قدم در وادی ذلت گذاشته و از راه 
رشد باز می ماند. پس از این مرحله است که وقتی در برابر ستمگران و قدرتمندان قرار گرفت، زیر بار 

ذلت می رود و تسلیم خواسته های آنها هم می شود.
بنابراین، کسی که در مقابل دیگران تن به ذلت می دهد، ابتدا در مقابل تمایلاتِ پستِ درون خود شکست خورده 

و تسلیم شده و سپس مغلوب زورگویان و قدرتمندان گردیده و تسلیم خواسته های آنان شده است.
تحقیقات نشان می دهد که اکثر مجرمان و گناهکاران افرادی فاقد عزت نفس هستند یا عزت نفس 
بسیار پایینی دارند، درحالی که اکثر انسان های مفید و نیکوکار جامعه دارای عزت نفس بالایی می باشند 

و کمتر مرتکب گناه می شوند.

خودارزیابی )٢(

با توجه به آیات و احادیث و نکاتی که در درس آمده جاهای خالی را تکمیل کنید.
تسلیم و بندگی خداوند ← .............................

احساس حضور در پیشگاه خداوند ← ........................ و ........................
غفلت از خداوند ← ........................ و ........................

عزّت نفس ← حفظ پیمان با خدا و ........................
ذلتّ نفس ← ............................. و سستی در عزم و تصمیم

ابتدا  گدا،  نمی کند.   ............................... باشد  نفس  عزّت  دارای  که  فقیری 
برابر  در  دارد،  نفس  عزّت  که  جوانی  می کند.  گدایی  و سپس   ...............................

............................... نمی شکند.
مردم  برابر  در  و  شکست ناپذیر   .................................... برابر  در  عزیز  انسان 

.............................. است.



144

بیشتر بدانیم

�ت  1ِ  در�ش ری   ،   �با   دل�ق �ی ِ�ش    �پ ار�ک �ت�خ به     �پُ�ش رُد   � ی    �ب ار    هم �ته ای     �خ �ش �پُ

�ت ی دا�ش رم ی   �ب دم گان   �ق �گ   ل�ن �ت ل�ن ی​کا�ش ری   م
ک

� نهٔ   �شُ دم    دا� هر   �ق

د ل�ن �ب ر�خ  �چ ن  ا�ی ده2ٔ  �ن را�ز �ف د5کای  �ن ژ�َ َ ده4ٔ       دل های       �ن �ن وی3          �نوا�ز

ن دام ا  �ت ر  �ظ �ن  6 �ب َ�ی
�ج ا�ز  �نم 

ن!�ک م �با   ردی  
ک

� �ن ه   �ک ی   ز� �ی عز� ه    �چ

ادی �ش
�گ �ب رُ�خم  به  �  7 دول�ت �ب�نهادیدِر  سرم  به  � �ت  عز�ّ ا�ج  �ت

ن �ت �ف �گ ا�ی�ت  �ن �ث �یس�ت  �ن ن  م ن8حدّ  �ت سُ�ف عطا�ی�ت  رِ 
ک

� ُ �ش وهرِ 
�گ

رور م�غ ی  وا�ن �ج به  � ی  وا�ن و�ج دور�ن �ز   د   را�ن ی   هم دار10،   �ن �پ  9 ِ ِ
رَ�خ�ش

و�ش
�گ به  � ار�ی�ش   ز�

گ
� ر   

ک
� �ش ن    �آ د    م مو�ش�آ �خ �ته  �ش

�گ ِرِ�ف  �خ رِ  �ی �پ ای  �ت  �ف �گ

گام نس‌ان  �ی �ز ی  �ن �ز  ،   �ت �پ�ش ر  �ب ار  دام؟�خ �ک �ی�ت  ز� �ی عز� ؟  �یس�ت �چ دول�ت�ت 

ی             �با�خ�ته​ای �ش
ار�ک ای؟عمر           در        �خ ا�خ�ته​ �ن �ن�ش �خواری   ا�ز   �ت    عز�ّ

به � ن  �ی �ز �ت  عز�ّ ه  �چ ه   :  �ک ا  �ت �ف �گ ر  �ی نهِ�پ � ن  �ی �بال و  �ت دِر  ر  �ب ی ام    �ن ه    �ک

�ت �سنا�خ �خوار  مرا  ه  �ک و�یم 
�گ ر 

ک
� �ت�ش �سنا�خ ار  �ت ر�ف

گ
� و  �ت ون  �چ ی11  �خس به  �

رد
ک

� �ن ده  �ن ا�ب �ت �ش حرص  رَهِ  به  رد�
ک

� �ن ده  �ن �ب دا  �گ و  اه  �ش در ِ  ر  �ب

�یم
اد�گ �ت ا�ف همه  ن  ا�ی �با  �یمداد 

اد   �گ �ز �آ و  ادی  �ز �آ  ِ عز�

ی ام �گ �ج �ت اور�ن ه�ف 	

		 3ــ وی: در اصل »و ای« بوده 2ــ فرازنده: برپا کننده، سازنده 1ــ دلق: لباس پشمینه 	
			 6 ــ جَیب: یقه، گریبان	  5ــ نژند: غمگین 4ــ نوازنده: نوازش‌کننده	

9ــ رخش: اسب	 8  ــ سُفتن: تراشیدن و سوراخ کردن	 7ــ دولت: اقبال و نیک بختی	
11ــ خس: کاه و علف، فرومایه	 10ــ پندار: عُجب و تکبر	

	



145



146

قرائت
 ه  بقره  2 سور جز ء  2	

ذیَن هاجَـروا  وَج ـهدَوا ف௽ سَبیلِ االلهِ Lذیَن، آمَنوا  وَا Lا اِن
ئ஑َِــ یَرجونَ  رَحمتََ االلهِ ‘ وَااللهُ  غَـفورٌ   رَحیـمٌــ  � اوُلـ
یسَئئلَونـکََ عَنِ الخَمـِر وَالـمَیسِرِ«  قلُ فیِهما اِثـمٌــ ஐَــبیرٌ
ِ لنّـــاسِــ    وَ  اِثــُمـهُما  اஐَـ بَرُ  مِن، نـفَعِ ـهِماۀ وَمَنـــافِعُ  ل
ُ االلهُ لکَِ یُبــَیّنِ َـذஐوَ یسَئئلَونَـکَ ماذا یُنــفِقونَ « قلُِ الـعفَوَ ۀ
نیا  وَالآخِـَرةِۀ دLا ௽ِـرونَ � فُمــ تَتــفََک஑ ِ   لَـعلَـ َـمُُــ الآ یت஑ل
وَ  یسَئئلَونـ஑ََــ عَنِ، الـیـتَــ م௽  «   قلُ  اِصلااحٌ  لــَهمُــ خَیرٌ «
وَ اِن تُخالطِوهُمــ   فَــِاخوان஑ُـمُــ‘ وَااللهُ یَـعلمَُــ الـمُفسِدَ
اعَنـتََــ஑ـمُــ‘  اِن، االلهَ َ ءَ االلهُ     ل مِنَ، الـمُصلـِـحِ ‘ وَ لوَشــا
‘ ،یـؤُمِن ௽ّتِ    حَت اتنَــکحُِواالـمُشِرک عَ ـزیــزٌ حَکیمٌ  � وَل
امََــٌۀ مُ ـؤمِنَـــٌۀ   خَیرٌ  مِن مُشِرஐـَ ۀٍ   وَ لوَ اعَجَـبـَتــ஑ُمــۀ َ وَ ل
ا تنُــکِحُواالـمُشِرکیَن    حَت௽ّ یـُؤمِنــوا ‘ وَ لَـعَبــ دٌ  مؤُمِنٌ، وَل
ئکَِ  یـَ دعونَ، خَیرٌ  مِن مُشِركٍ    وَ لوَ اَع جَـبـ஑َـمُــ ۀ اوُلـ
‘ ۀِ   وَالـمَغفِــَرةِ    بِـــِاذنِــه الجَنــ ௽َالنّـــارِ  « وَااللهُ یـَ دعوا اِل ௽َاِل
ـهُمــ  یَتــَذஐَــرونَ  �  ـل ِ ـه   للِنّـــاسِــ     لَـعَ  آ یتــ  ُ وَ  یُبــَیّن،ِ

سورَةُ ��َ�َ�ـَرةِ

ید.
ت کن

 دق
 آن

ای
معن

 به 
د و

وانی
 بخ

مله
ه ج

له ب
جم

ت، 
قرائ

ی 
گو

ه ال
جه ب

 تو
رابا

س 
 در

ات
آی

نی
خوا

فرد
ع و

تما
اس

 

https://www.roshd.ir/111204-2-2


147

ترجمه

به  آنان  نموده‏اند،  و جهاد  کرده  راه خدا هجرت  در  و کسانى‏که  آورده  ايمان  که  کسانى 
218 از تو درباره شراب و قمار  رحمت خدا اميدوارند، و خدا آمرزنده و مهربان است.  
مى‏پرسند. بگو: در آن دو گناهى بزرگ و براى مردمان سودهايى است، و گناه آن دو از 
سودشان بزرگ‏تر است. و از تو مى‏پرسند که چه‏چيزى انفاق کنند؟ )اى پيغمبر( بگو: 
آنچه را که از هزينه زندگى زياد آيد ]يا آنچه را که از قوت و خوراک سال افزون گردد[. 
بدين‏سان خداوند آيات و نشانه‏ها را براى شما بيان مى‏کند، باشد که درباره سعادت دنيا و 

 219 آخرت خود بينديشيد.  
يتيمان  درباره  تو  از  و  بينديشيد.  خود  آخرت  و  دنيا  سعادت  درباره  که  باشد  آرى   
نيکى است، و  باشد  برايشان سودمند  به گونه‏اى که  آنان  مى‏پرسند. بگو: اصلاح امور 
اگر با آنان همزيستى کنيد، آنها برادران شمايند، پس مانند ديگر مسلمانان با آنان رفتار 
کنيد؛ نه حقشان را تباه سازيد و نه خود را سخت به زحمت بيفکنيد، که خداوند فسادگر 
و اصلاحگر را مى‏شناسد و آن دو را از هم مشخص مى‏سازد. و اگر خدا مى‏خواست، 
شما را در مورد يتيمان به زحمت مى‏انداخت ]ولى چنين نکرد[ چراکه خداوند مقتدرى 

220 حکيم است.  
باايمان  کنيزى که  بياورند، و قطعاً  ايمان  اينکه  تا  نگيريد  به همسرى  را   و زنان مشرک 
به شگفت  را  زيبايى‏اش شما  باشد، هرچند  که مشرک  آزادى است  از زن  بهتر  است، 
آورد. و زنان باايمان را به همسرى مشرکان درنياوريد تا اينکه ايمان بياورند. بى‏ترديد، 
برده‏اى که مؤمن است، بهتر از مرد آزادى است که مشرک باشد، هرچند به مال و ثروتش 
شما را به شگفت آورد. آنان با گفتار و کردارشان به شرک فرامى‏خوانند که فرجام آن 
چيزى جز آتش نيست، و خداوند به اذن خود ــ بى‏آن‏که کسى يا چيزى او را ناچار کرده 
که  باشد  مى‏کند،  بيان  مردم  براى  را  آياتش  و  فرامى‏خواند  آمرزش  و  بهشت  به  ــ  باشد 

221 حقايق را دريابند.  



148

پیوند مقدّس

: »هیچ بنایی نزد خدا محبوب تر از ازدواج نیست«.1 رسول خدا
خانواده مقدس ترین نهاد و بنای اجتماعی نزد خداست. این نهاد با ازدواج زن و مرد به وجود 
می​آید و با آمدن فرزندان کامل می​شود. با تولد فرزندان، زن و مرد، مادر و پدر بودن را تجربه 
می کنند و فرزندان را در دامان خود می​پرورانند. در این درس می​خواهیم درباره این نهاد مقدس 

صحبت کنیم تا بدانیم:
زمینه‏های جذب زن و مرد به یکدیگر برای تشکیل خانواده کدام‏اند؟

اهداف تشکیل خانواده چیست؟
همسر مناسب باید چه ویژگی هایی داشته باشد؟

١ــ ما بـُنِیَ بِناءٌ فِی الِاسلامِ اَحَبُّ اِلیَ اللّٰهِ مِنَ التَّزویجِ، من لا یحضره الفقیه، شیخ صدوق، ص 409.



149

تدبر در قرآن

ةً وَ   اَن خَلقََ لکَُم مِن اَنفُسِکُم اَزواجًا لتِسَکُنوا اِلیَها وَ جَعَلَ بیَنکَُم مَوَدَّ
ٰ
1ــ وَ مِن آیاتـِه

رَحمَةً اِنَّ فی ذٰلکَِ لَیاتٍ لقَِومٍ یَتفََکَّرون1َ
و از نشانه هاى خدا آن است که همسرانی از ]نوع[ خودتان براى شما آفرید تا با آنها آرامش 
برای  است  نشانه‏‏هایى  مورد،  این  در  که  همانا  قرارداد.  و »رحمت«  »دوستی«  میان شما  و  یابید 

کسانی که تفکر می​کنند.

2ــ وَ اللّٰهُ جَعَلَ لکَُم مِن اَنفُسِکُم اَزواجًا وَجَعَلَ لکَُم مِن اَزواجِکُم بـَنینَ وَحَفَدَةً وَ رَزَقَکُم 
مِنَ الطَّیِّباتِ اَفَبِالباطِلِ یُؤمِنونَ وَ بنِعِمَةِ اللّٰهِ هُم یَکفُرون2َ

و خداوند براى شما همسرانی از ] نوع[ خودتان قرار داد و از همسرانتان براى شما فرزندان 
و نوادگانی نهاد و از پاکیزه‏ها به شما رزق و روزى داد. حال، آیا آنان به باطل ایمان می‏آورند و به 

نعمت الهی کفران مى ورزند؟
در این آیات تفکر کنید و به سؤالات پاسخ دهید.

١ــ هدف از تشکیل خانواده چیست؟
٢ــ نوع نگاه اسلام به زن و مرد چگونه است؟

٣ــ خداوند چه چیزهایی را به عنوان آیات و نشانه های خود معرفی کرده است؟

1ــ سورهٔ روم، آیهٔ 21.
2ــ سورهٔ نحل، آیهٔ 72.

شخصیت انسانی زن و مرد
کلمات »إنس«، »انسان«، »بنی آدم« و »ناس « در قرآن کریم اختصاص به جنس خاصی ندارد و هر 
آیه ای که با این کلمات همراه باشد، به زن و مرد، هر دو مربوط می‌شود؛ زیرا حقیقت انسان را روح او 
تشکیل می​دهد و روح انسان نه مذکرّ است و نه مؤنثّ. زنان و مردان به عنوان افراد نوع بشر، استعدادها 
و ویژگی‌های فطری یکسان و هدف مشترکی دارند که با بهره‌ گرفتن از آن ویژگی‌های فطری می‌توانند به 

آن هدف مشترک، یعنی قرب الهی و بهشت جاوید برسند.
بیشتر بدانیم

جایگاه زن در قرآن و مقایسۀ آن با تورات و انجیل
از زن  برتر  بیشتر مردم، مرد را در خلقت  نازل شد،  اکرم   پیامبر  بر  قرآن کریم  در دوره‌ای که 
می‌شمردند این موضوع، در داستان خلقت آدم و حوّا و زندگی آنها در بهشت اولیه و بیرون  شدنشان از 



150

		 1ــ تورات، سفر پیدایش، اصحاح ٢ ، ٢٥ ـ ٢٣ و اصحاح ٣ ، ٧ـ١.
٢ــ سوره نحل، آیهٔ 58.

٣ــ سورهٔ نساء، آیهٔ ١.	
4ــ سورهٔ اعراف، آیه٢٠ٔ.

5  ــ سورهٔ حجرات، آيهٔ ١٣.
6ــ سورهٔ نبأ، آیهٔ ٨.

7ــ سورهٔ بقره، آیهٔ ١٨٧.
8ــ نظام حقوق زن در اسلام، استاد شهید مطهری، ص ١١٩.

				  

نقش‌های مکمل
خداوند، زن و مرد را به گونه‌ای آفریده که زوج یکدیگر باشند،6 یعنی در کنارهم قرار گیرند و یکدیگر 
را کامل کنند. زن و مرد اگرچه در ویژگی های انسانی باهم مشترک هستند و خداوند برای هردو هدف 
واحدی معین کرده است، اما از جهت »زن بودن« و »مرد بودن«، یعنی از نظر خصوصیات جسمی 
باهم متفاوت اند. این تفاوت ها به گونه ای است که هردو را به هم نیازمند کرده است؛ بدون اینکه یکی بر 
دیگری برتری داشته باشد. زیرا برتری هرکس نزد خداوند به تقواست 7 و هر انسانی می​تواند آن را در 

وجود خود پرورش دهد. 8

آنجا نمود بیشتری داشت.
به طور مثال، در سِفر )بخش( پیدایش تورات آمده که حوّا از دندهٔ چپ آدم خلق شد و او بود که آدم را 
اغوا و گمراه کرد و به خوردن میوهٔ درخت ممنوعه تشویق نمود؛ به این صورت که شیطان به سراغ حوّا رفت 
و به وسوسهٔ او پرداخت. وقتی شیطان حّوا را فریب داد، حوّا به نزد آدم رفت و آن قدر اصرار کرد تا او را 
راضی نمود که با هم به درخت ممنوعه نزدیک شوند و از میوه آن بخورند.1 این کتاب که هم اکنون نیز کتاب 
مقدس یهودیان و مسیحیان است، چنین نگاهی به زن را به پیروان خود منتقل می‌کند و در مورد خروج از 

بهشت، زن را مقصر نشان می‌دهد و او را به گناه نزدیک‌تر می‌داند.
بر اساس آموزه های کتاب مقدّس )تورات و اناجیل( مسیحیان معتقدند زن منبع هر شر و فساد در عالم 
است. زن ستیزی و شر انگاری وی، در تمام دورانی که کلیسا بر غرب سیطره داشت از طرف کشیشان 
کلیسا ترویج می​شد. اما قرآن کریم، در همان عصری که غرب بدترین خشونت ها و تحقیرها را علیه زن 
روامی داشت، در جامعهٔ جاهلی نازل شد. جامعه ای که برخی از آنان داشتن دختر را ننگ می دانستند و 
رفتاری خشن و قهرآمیز با زنان و دختران داشتند.2 قرآن کریم، در تقابل با فرهنگ رایج آن زمان، به زن 
شخصیت انسانی بخشید و معیار کرامت را نه براساس جنسیت بلکه براساس فضایل انسانی و ایمان و تقوا 
قرار داد. قرآن کریم، در بیان داستان خلقت، مرد را برتر از زن قرار نمی‌دهد. اولاً قرآن می‌فرماید که زن 
از همان جنس مرد آفریده شده است.3 و در داستان بیرون رفتن آنها از بهشت هم می‌فرماید که شیطان هر 
دو را با هم فریب داد.4 همچنین می‌فرماید خداوند انسان‌ها را از یک مرد و یک زن آفریده و هیچ‌کدام در 

پیشگاه خدا بر دیگری برتری ندارند، مگر به تقوا.5



151

وظایف  جهت  به  مرد  و  زن  میان  تفاوت‏های 
مختلفی است که خالق حکیم برعهدهٔ هریک از زن و 
شوهر نهاده است تا هرکدام از آنها بتوانند در زندگی 
عهده  بر  را  خاصی  نقش‌های  خانوادگی  و  مشترک 
بگیرند و یک خانواده متعادل را پدید آورند. به‏طور 

مثال، توانمندی عاطفی بالای زنان و قدرت جسمی ​بیشتر مردان برای آن است که زن با محبت مادری، 
فرزندان را رشد دهد و مرد با کار کردن نان‌آور خانواده باشد.

آمادگی برای ازدواج
انسان، با رسیدن به سنّ بلوغ و دورهٔ جوانی وارد مرحله مسئولیت‌پذیری می‌شود و این شایستگی 
را به دست می‌آورد که مخاطب خداوند قرار گیرد و از هم‏اکنون برای سعادت خود و خانواده‌ای که 
در آیندهٔ نزدیک تشکیل خواهد داد، برنامه‌ریزی نماید. مهم‌ترین این برنامه‌ها در مورد تشکیل خانواده 

عبارت‌اند از:
1ــ تقویت عفاف و پاکدامنی در خود از آغاز بلوغ

2ــ مشخص کردن هدف‌های خود از تشکیل خانواده
3ــ شناخت معیارها و شاخص‌های همسر مناسب

4ــ شناخت ویژگی‌های روحی زن و مرد
در این درس به تبیین برخی از این موارد می پردازیم: 

تقویت عفاف و پاکدامنی
دورهٔ بلوغ تا ازدواج یکی از حساس‌ترین و ارزشمندترین دوره‏های عمر انسان است و دورهٔ گذر از 
کودکی و ورود به بزرگسالی و پذیرش مسئولیت‌های زندگی است. اگر نوجوان و جوان، این دوره را با پاکی 
و پاکدامنی بگذراند و در حالی به زندگی مشترک با همسرش وارد شود که آلوده به گناه و فحشا نشده باشد، 

راه رسیدن به بهشت را برای خود و فرزندانش بسیار هموار کرده است.
قرآن کریم از دختران و پسران می‌خواهد که قبل از ازدواج، حتماً عفاف پیشه کنند تا خداوند به 
بهترین صورت زندگی آنان را سامان دهد1. همچنین می‌خواهد که به هیچ وجه درپی رابطهٔ غیرشرعی، 
چه پنهان و چه آشکار با جنس مخالف نباشند2، که زیان آن تا قیامت دامن گیر آنان خواهد شد و در 

1ــ سورهٔ نور، آیهٔ ٣٣.
2ــ سورهٔ مائده، آیهٔ ٥؛ سورهٔ نساء، آیهٔ ٢٥.



152

نسل‌های آنان تأثیر بدی خواهد گذاشت.
هر جوانی به طور فطری و طبیعی خواستار ازدواج با کسی است که قبل از ازدواج پاکدامنی خود 
را حفظ کرده و رابطهٔ غیرشرعی با جنس مخالف نداشته است. کسی که چنین خواسته ای دارد، باید 
خودش نیز این‌گونه باشد. همچنین هرکس که خواستار آن است تا  دیگران به اعضای خانواده او نظر 
سوء نداشته باشند، خودش هم باید چنین باشد. نظام هستی بر عدالت استوار است1. عمل هرکس، 

عکس‏العملی دارد که قسمتی از آن در این جهان ظاهر می‌شود و تمام آن در آخرت.

توجه به اهداف ازدواج
شایسته است که به تدریج دربارهٔ هدف خود از ازدواج فکر کنیم و هوشمندانه وارد این مرحله از 
زندگی شویم. البته برای تشکیل خانواده در متون دینی اهدافی ذکر شده است که بعضی از آنها را در 

اینجا ذکر می​کنیم.  خوب است که ما نیز در بحث ازدواج همین هدف ها  را در نظر بگیریم.
اول. پاسخ به نیاز جنسی: ابتدایی‌ترین زمینهٔ ازدواج، نیاز جنسی مرد و زن به یکدیگر است. این 
نیاز که احساس آن از دوران بلوغ آغاز می‌شود، اولین کشش و جاذبه را میان زن و مرد ایجاد می‌کند 
و آنان را به سوی تشکیل خانواده می‌کشاند. بر اثر ازدواج و پاسخ صحیح به این نیاز، هرکدام از مرد 

ماواتُ وَ الارَضُ، عوالی الئالی، شیخ محمدبن علی بن ابراهیم أحسائی، ج٤، ص ١٠٣. 1ــ بِالعَدلِ قامَتِ السَّ

بیشتر بدانیم

اقدامات زیر برای حفظ عفاف و پاکدامنی بسیار مؤثر است:
یا  1ــ کنترل نگاه و استقامت در برابر تحریک دیگران برای دیدن یک فیلم یا یک پیام نامناسب  و 

حضور در مجالس گناه آلود و توانایی »نه« گفتن به آنها؛
2ــ انتخاب دوست دیندار و نمازخوان و معاشرت نکردن با افراد بی‌بندوبار؛

3ــ استفاده از لباس مناسب با شأن و منزلت انسان مسلمان؛
4ــ انجام درست و به موقع نماز، به خصوص به صورت جماعت و با حضور در مسجد  و شرکت در 

جلسات مذهبی، مانند مجالس دعای کمیل و دعای ندبه، اعیاد و عزاداری‌ها و سخنرانی‌های پر محتوا؛
5ــ مشغول بودن به کارهای ضروری، مانند درس خواندن، انجام کارهای منزل، پرداختن به کارهای 

فنی و هنری، همکاری در بسیج، کانون‌های فرهنگی و بنیادهای خیریه؛
6ــ رعایت جنبه های حلال و حرام در ارتباط با جنس مخالف؛

، حضرت فاطمه  و امامان بزرگوار   7ــ خواندن داستان‌هایی درباره سیره و رفتار پیامبر اکرم
و کسانی که پیرو آنان بوده‌اند، همچون شهدای دفاع مقدس؛

٨  ــ توجه به نصیحت‌ها و خیرخواهی‌های پدر و مادر.



153

و زن به یک آرامش روانی می‌رسند.
دوم. انس با همسر: هریک از زن و مرد، علاوه 
بر نیاز جنسی، نیازمند به زندگی با دیگری هستند و این 
نیاز نیز پس از بلوغ آشکار می‌شود. این نیاز به گونه‌ای 
جنسی  نیاز  نامشروع  راه‌های  از  فردی  اگر  که  است 
خود را برطرف کند اما بدون همسر زندگی کند، باز هم 
یک بی‌قراری و ناآرامی او را آزار می‌دهد که فقط با 

بودن در کنار همسر برطرف می‌شود.
سوم. رشد و پرورش فرزندان: خانواده بستر 

رشد و بالندگی فرزندان است و هیچ نهادی نمی تواند جایگزین آن شود. فرزند، ثمرهٔ پیوند زن و مرد و 
تحکیم‌بخش وحدت روحی آنها است. آنان دوام وجود خود را در فرزند می‌بینند و از رشد و بالندگی 
او لذت می‌برند.کدام افتخار بالاتر از آنکه خداوند تربیت و پرورش چند تن از بندگان خود را به پدر و 

مادر سپرده است و احترام و اطاعت از والدین را هم ردیف طاعت و عبودیت خود قرار داده است.
چهارم. رشد اخلاقی و معنوی: پسر و دختر جوان با تشکیل خانواده، از همان ابتدا زمینه‌های 
فساد را از خود دور می‌کنند، مسئولیت‏پذیری را تجربه می‌نمایند، مهر و عشق به همسر و فرزندان را در 
خود پرورش می‌دهند، با گذشت و مدارا و تحمل سختی ها و ناگواری های زندگی، به درجات معنوی 

بالاتری نایل می شوند.

انتخاب همسر و مسئولیت آینده
پس از تعیین هدف ازدواج، انتخاب همسر مناسب مطرح می‌شود. طبق مقررات اسلامی، رضایت کامل 
دختر و پسر برای ازدواج ضروری است و اگر عقدی به زور انجام بگیرد، باطل است و مشروعیت ندارد. 
داشتن قدرت انتخاب، ارزشمند و درعین حال، مسئولیت‌آور است. برای موفق شدن در این مسئولیت، 
باید بر شور و احساس جوانی تسلط کامل داشت و با چشم باز عمل کرد. همواره دیده‌ایم که علاقه و 
محبت به یک شخص، چشم و گوش را می‌بندد و عقل را به حاشیه می‌راند. این سخن زیبای امام علی  

مربوط به مواردی از همین قبیل است:
»علاقهٔ شدید به چیزی، آدم را کور و کر می‌کند«. 			  1 یءِ یعُمی ​وَ یصُِمُّ حُبُّ الشَّ

از این‌رو، پیشوایان دین از ما خواسته‌اند که در مورد همسر آینده با پدر و مادر خود مشورت کنیم تا 

1ــ خاتمة المستدرک، میرزای نوری، ج١، ص ٢٠١.

https://www.roshd.ir/111204-2-3


154

دانش تکمیلی
اگر می​خواهید بدانید چرا در دین اسلام اجازه پدر در ازدواج دختر ضروری  است، به سایت 

گروه قرآن و معارف، بخش » دانش تکمیلی« مراجعه کنید.

به انتخابی درست برسیم. پدر و مادر به علت علاقه و محبت به فرزند، معمولاً مصلحت و خوشبختی او 
را درنظر می‌گیرند و به علت تجربه و پختگی‌شان، بهتر می‌توانند خصوصیات افراد را دریابند و عاقبت 

ازدواج را پیش‌بینی کنند.
البته پدران و مادران نباید نظر خود را بر فرزندانشان تحمیل کنند و آنها را به ازدواجی ناخواسته 
بکشانند. شایسته است محیط خانواده، محیط هم‌دلی، اعتماد به بزرگ‌ترها، شنیدن نظرات یکدیگر و 
محیط محبت و خیرخواهی باشد تا بهترین تصمیم‌ها گرفته شود و کمتر به حسرت و پشیمانی منجر شود.

معیارهای همسر شایسته
از نظر قرآن کریم، مهم‌ترین معیار همسر شایسته، باایمان بودن اوست1. هر قدر ایمان یک فرد قوی‌تر  باشد، 
شایستگی او برای همسری بیشتر است. البته معیارهای دیگری نیز که باید مورد توجه قرار گیرند، عبارت‌اند از:2

معیارهارتبهمعیارهارتبه

اصالت خانوادگی
اخلاق خوب و خوش رویی 

پوشش مناسب اسلامی
عدم ارتباط قبلی با جنس مخالف

صداقت با همسر
انجام عبادات، به‌خصوص نماز

عاقل و فهیم بودن 
کسب و کار حلال

سلامت جسمی و روانی
قناعت در زندگی

زیبایی و مورد پسند بودن
داشتن دوستان درستکار و سالم

راه های شناخت همسر
تحقیق دربارهٔ همسر آینده را نباید با معاشرت‌هایی که منشأ آن تنها هوس‌های زودگذر است، اشتباه 

1ــ سوره بقره، آیهٔ ٢٢١.
2ــ برای کسب اطلاع بیشتر، به کتاب »خانواده در قرآن« دکتر احمد بهشتی و »همسرداری« آیت اللهّ ابراهیم امینی، مراجعه کنید.

فعالیت کلاسی
در جدول بالا، معیارها را براساس نظر خودتان رتبه بندی کنید و علت را در هر مورد بیان کنید.



155

کرد.تجربه نشان داده است که این‌گونه معاشرت‌ها، هرچند با عنوان‌هایی مانند شناخت روحیهٔ همسر و 
یا پی بردن به نقاط تفاهم یکدیگر باشد، نتیجه‌بخش نیست و آثار زیان‌باری دارد که به خاطر همان آثار، 
هر  بر  احساسات  معمولاً  معاشرت‌ها،  این  در  نداده است.  به ما  را  معاشرت‌ها  این‌گونه  اجازهٔ  خداوند 
دو نفر حاکم می‌شود و دختر و پسر شخصیت واقعی خود را پنهان می کنند و هر طرف اصرار دارد 

خود را بهتر از آنچه هست نشان دهد تا محبوب دیگری واقع شود. معمولاً ، بیشتر این 
معاشرت‌ها به سستی رابطه و جدایی می‌انجامند. 

بیشتر بدانیم
متناسب با فرهنگ اسلامی، راه‌های زیر برای شناخت کسی که تمایل به ازدواج با او را داریم، پیشنهاد 

می‌شود:
1ــ تحقیق دربارهٔ خانوادهٔ همسر و موقعیت اعضای خانواده در محل زندگی و محل کار. 

2ــ شناخت دوستان همسر و کسانی که او با آنها معاشرت بیشتری دارد.
3ــ تحقیق دربارهٔ روحیات و خُلقیات همسر در محیط کار یا محل تحصیل.

4ــ معاشرت خانواده‌های دوطرف با یکدیگر و بهره‌بردن از تجارب پدر و مادر در این معاشرت‌ها.
5ــ مشورت با افراد قابل اعتماد و کاردان.

6ــ گفت‌وگو با یکدیگر در جلسات حضوری و طرح نظرات و دیدگاه‌ها دربارهٔ موضوعات مختلف.
بهتر است مسیر شناخت همسر با مشارکت پدر و مادر طی شود که سرشار از تجربه‌اند و معمولاً به 

مصلحت آیندهٔ فرزند خود علاقه‌مند هستند.

زمان ازدواج
که  بلوغ عقلی و فکری  و دیگری  بلوغ جنسی  یکی  بلوغ است:  نیازمند دو  ازدواج،  برای  آمادگی 
باید زندگی را بسیار  مدتی پس از بلوغ جنسی فرا می‌رسد. با رسیدن بلوغ عقلی، جوان درمی‌یابد که 
برنامه‌ریزی کند. توجه به داشتن شغل و پیداکردن کار، فکرکردن دربارهٔ  جدی بگیرد و برای آینده‌اش 

ویژگی‌های همسر، تنظیم خرج و هزینهٔ خود و 
دوری از بی‌برنامه‌بودن از نشانه‌های بلوغ عقلی 
عقلی  و  جنسی  بلوغ  میان  فاصلهٔ  نباید  است. 
با زمان ازدواج زیاد شود و تشکیل خانواده به 
تأخیر افتد. به همین علت، پیشوایان ما همواره 
دختران و پسران را به ازدواج تشویق و ترغیب 
کرده و از پدران و مادران خواسته‌اند که با کنار 

https://www.roshd.ir/111204-2-4


156

گذاشتن رسوم غلط شرایط لازم را برای آنان فراهم کنند و به خاطر پندارهای باطل همچون فراهم شدن 
همهٔ امکانات زندگی، فرزندان خود را به گناه نکشانند و جامعه را گرفتار آسیب نسازند. 

پیامبر اکرم  می‌فرماید:
»کسی که ازدواج کند، نصف دین خود را حفظ کرده است؛ پس باید برای نصف دیگر، از خدا پروا 

داشته باشد«.1
این جملهٔ کوتاه، اهمیت ازدواج را به‌خوبی می‌رساند و نشان می‌دهد که چگونه نیمی​از دینداری انسان 

با ازدواج، حفظ و نگه‌داری می‌شود. 
ایشان همچنین می‌فرماید: »برای دختران و پسران خود امکان ازدواج فراهم کنید تا خداوند اخلاقشان 

را نیکو کند و در رزق و روزی آنها توسعه دهد و عفاف و غیرت آنها را زیاد گرداند«.2
امام صادق  نیز می‌فرماید:  

می‌خواند«.3 مجرد  شخص  که  است  نمازی  رکعت  هفتاد  از  برتر  متأهل،  شخص  نماز  رکعت   »دو 
نباید از یاد ببریم که ازدواج برای رفع نیازهای طبیعی و پاسخ‌گویی به قانون خلقت انجام می‌شود و شایسته 

است که به این نیازهای طبیعی در »زمان مناسب« و به »شیوه صحیح« پاسخ دهیم.
شادابی، سلامت جسمی​و روحی، رشد طبیعی، احساس رضایت درونی، کاهش فشار جنسی و سلامت 
اخلاقی جامعه از فواید ازدواج در »زمان مناسب« است. تأخیر در ازدواج سبب افزایش فشارهای روحی 

و روانی، روابط نامشروع و آسیب‌های اجتماعی می‌شود.
همچنین، اگر فردی بخواهد به شیوه ای غیراز شیوه های مطرح شده از سوی دین4 یعنی به »شیوهٔ ناصحیح« 
به نیاز جنسی خود پاسخ دهد، درآن‌صورت، لذت آنی برخاسته از گناه، پس از چندی روح و روان فرد را 
پژمرده می‌کند و شخصیت او را می‌شکند. این‌گونه اشخاص، به جای بازگشت به مسیر درست، برای فرار از 
این پژمردگی به افراط در گناه کشیده می‌شوند؛ اما نمی‌دانند که روحشان مانند تشنه‌ای است که هرچه بیشتر 

از آب  شور دریا می‌نوشد، بر تشنگی‌اش افزوده می‌شود و بی‌قراری‌اش شدت می‌یابد.

1ــ اصول کافی، کلینی، ج٥، ص ٣٢٩ ؛ من لا یحضره الفقیه، ابن بابویه، ج ٣، ص ٣٨٣.
2ــ نوادر، راوندی، ص ٣٦.

3ــ کافی، کلینی؛ ج٥، ص ٣٢8؛ من لا یحضره الفقیه، صدوق، ج ٣، ص ٣٨4.
4ــ در اسلام، علاوه بر ازدواج دائم، ازدواج موقت نیز برای کسانی که امکان ازدواج دائم ندارند، پیشنهاد شده است که 

احکام آن در رسالهٔ علمیهٔ مراجع تقلید و نیز در محتوای این رمزینه ذکر شده است.

بیشتر بدانیم
خواستگاری پسر از دختر یا دختر از پسر؟!

معمولاً خواستگاری از طرف پسر اعلام می‌شود و قبول و رضایت از طرف دختر صورت می‌گیرد. 

https://www.roshd.ir/111204-2-5


157

این سنّت نشانهٔ آن است که پسر باید سؤال و درخواست کند و دختر می‌تواند بپذیرد، یا رد کند. به تعبیر 
دیگر، این پسر است که ابتدا محبت خود را اعلام می کند و به دنبال دختر می آید تا دختر این اعلام محبت 

را بررسی کند و پاسخ دهد. این سنت، برای احترام شخصیت دختر است. 
البته، طرح خواستگاری از سوی مرد، به این معنا نیست که دختران نمی‌توانند همسر مناسب خود 
را انتخاب کنند و خود را به وی معرفی نمایند. این کار بهتر است به صورت غیرمستقیم صورت بگیرد، 
مثلاً دختر به یکی از افراد نزدیک و مورد اعتماد خود بگوید که وی را به عنوان یک مورد برای ازدواج، 
به پسر مورد نظر خود پیشنهاد کند.) البته این فرد واسطه نباید در صحبت های خود با پسر یا خانواده 
او حرفی از علاقه دختر به پسر مورد نظر به میان آورد(.خوبی این روش این است که اگر پسر تمایلی به 

ازدواج با این دختر را نداشت، کرامت و عزت نفس دختر حفظ می​شود.
، پیش از نبوت بود. پیامبر اکرم   نمونهٔ زیبای چنین موردی، ازدواج پیامبر اکرم  با حضرت خدیجه 
اینکه  از  پس  اما  می‌دانست؛  را  این  و حضرت خدیجه   بود  امانت‌داری مشهور  و  درستکاری  به  مکه  در 
مال‌التجارهٔ زیادی در اختیار پیامبر  گذاشت و ایشان را برای یک سفر تجاری به شام فرستاد و امانت‌داری 
و درستکاری ایشان را در عمل دید و اخلاق کریمانهٔ پیامبر را مشاهده کرد، شیفتهٔ رفتار و اخلاق پیامبر شد. 
اما پیامبر  به این موضوع توجهی نداشت تا اینکه حضرت خدیجه  علاقه و محبت خود را به پیامبر، 
با افرادی از خویشان خود که با ایشان نیز دوستی داشتند، در میان نهاد و آنان پیامبر را مطلع کردند و دربارهٔ 
شخصیت ممتاز حضرت خدیجه  برای پیامبر سخنانی گفتند. پیامبر که حضرت خدیجه  را برای همسری 

خود مناسب دید، خواستگاری این بانوی بزرگوار را پذیرفت و ازدواج این زوج خوشبخت، صورت گرفت.1

 ، ١ــ یادداشت های استاد مطهری، ج٥، ص ١١٠؛ سلام بر خورشید، سیدعلی اکبر حسینی، ج١، ص ١١به بعد؛ زندگی حضرت محمد
سیدهاشم رسولی محلاتی، ص ٩١.

2ــ سورهٔ مائده، آیهٔ ٥؛ سورهٔ نساء، آیهٔ ٢٥.
 3ــ سورهٔ احزاب، آیهٔ ٣٢.

آیا دختران و پسران می‌توانند قبل از ازدواج دوستی خارج از چارچوب شرع داشته باشند؟
و زن  مرد  از  و  منع می‌کند  ارتباط های غیرشرعی  از  را  زنان  و  مردان  قاطع،  به صورت  کریم،  قرآن 
باشند. زیرا عاقبت روابط غیرشرعی،  ارتباط داشته  با یکدیگر  براساس قوانین دین  می‌خواهد که فقط 
زیان روحی و عاطفی برای هر کدام از زن و مرد است و به گسترش بی‌بندوباری در جامعه منجر می‌شود.2

در بسیاری از موارد، افرادی که به دنبال این گونه دوستی ها هستند، به تعبیر قرآن کریم، قلبی مریض 
دارند3 و فقط به دنبال هوسرانی خود و سوءاستفاده از طرف مقابل می‌باشند؛ به بهانهٔ ‌ازدواج در آینده، از 
در دوستی وارد می‌شوند و پس از مدتی، بدون دلیل قانع‌کننده‌ای جدا می‌گردند و دوستی با دیگری را آغاز 
می‌کنند. بهترین راه عبور سالم و بی‌خطر از دورهٔ تجرّد و ورود به زندگی خانوادگی، اعتماد به راهنمایی 

پاسخ سؤالات شما



158

خداوند و رعایت دستوراتی است که خدا به ما داده است. بنابراین، شایسته است به نکات زیر توجه کنیم:  
1ــ هر انسانی، چه زن و چه مرد، کسی را برای همسری می‌پسندد که قبل از ازدواج، عفیفانه زندگی 
کرده و با جنس مخالف رابطهٔ غیرشرعی نداشته باشد؛ زیرا می‌داند چنین کسی در طول زندگی مشترک 

هم، به او خیانت نخواهد کرد.
او  انحراف دیگری شود، کار  نکند و عامل  از ازدواج را رعایت  پاکدامنی قبل  2ــ هرکس عفاف و 
در جهان بی‌پاسخ نخواهد ماند و مکافات آن در همین دنیا به صورتی به خودش باز خواهد گشت. این 
مکافات، علاوه بر مجازات سنگین  اخروی است. چوب خداوند صدا ندارد، اما ضربهٔ آن قاطع و محکم 

و در زمانی که گناهکار فکرش را هم نمی‌کند، وارد می‌شود.
3ــ پسران غیور، دختران دیگر را درجای خواهر خود قرار می‌دهند و همان‌طور که اگر نامحرمی از 
روی هوس قصد تعرض به خواهرشان را داشته باشد، غیرتشان به جوش می‌آید، همین حالت را نسبت به 

دختران دیگر دارند و به خودشان اجازهٔ بی‌حرمتی به او را نمی‌دهند.
4ــ دختران باحیا و عفیف، همواره به این فکر هستند که با همین حالت عفاف با همسر آیندهٔ خود 
روبه‌رو شوند و پاک وارد خانهٔ همسر گردند. از این‌رو، نمی‌گذارند هوس رانان متوجه آنها شوند. این 
دختران به‌گونه‌ای در خیابان، مدرسه، دانشگاه و سایر مراکز عمومی، رفت‌وآمد می‌کنند که کمتر کسی به 

خود اجازه ‌دهد به آنان بی‌حرمتی کند. 
5 ــ همهٔ آنان که با فریب فریب‌کاران وارد فضای هوس‌آلود می‌شوند، پس از مدت کوتاهی دچار یک 
زندگی تلخ می‌گردند که تا پایان عمر گریبانشان را رها نمی‌کند. زندگی این افراد پر از شک  و بددلی به 
همسرشان است. آنان دائم با خود می​گویند آیا همسرم قبل از ازدواج با من با کس دیگری نبوده است؟ آیا 

اکنون با کسی رابطه ای ندارد؟ آیا...
6ــ توبه، بهترین راه رهایی از دام فریب‌کاران است. اگر گاهی احساس بر عقل غلبه کرد و گناهی از 
ما سر زد، نباید از رحمت خدا مأیوس شد و برای دومین بار فریب خورد و گفت: »آب که از سر گذشت، 
چه یک وجب، چه صد وجب«. نه، توبهٔ واقعی کاری می‌کند که انسان دوباره به پاکی اولیهٔ خود برسد؛ 

زیرا »نیکی‌ها از بین‌برندهٔ بدی‌ها هستند« ؛ )سورهٔ هود، آیهٔ 114(
طبق آیهٔ 33، سورهٔ نور وظیفهٔ جوانی که به بلوغ جنسی و عقلی رسیده، اما هنوز امکان ازدواج پیدا 

نکرده است، این است که :
     راه عفاف را پیش گیرند کسانی که 

ٰ
وَ لیَستَعـفِفِ الَّذینَ لا یجَِدونَ نِکاحًا حَتّٰی یـُغنِیَهُمُ اللّٰهُ مِن فضَلِه

امکان ازدواج برایشان نیست تا خداوند از فضل خود نیاز آنان را برطرف سازد.
قرآن کریم، در مواردی که دختر یا پسر نمی توانند از طریق چارچوب های قرار داده شده در شرع، 
زیرا خدایی که غریزهٔ  نمی‌پذیرد؛  را  نفس  و مهار  پاکدامنی  و  برقرار کنند، هیچ راهی جز عفاف  ارتباط 
جنسی را به انسان داده، هم ‌او به انسان نیروی ایمان و اراده‌ای بخشیده است که بتواند خویشتن‌داری 
کند و مانع گناه شود. برای اینکه حفظ عفاف و مهار نفس آسان‌تر شود، می‌توان از اقدامات ده‌گانه‌ای که 

در درس قبل پیشنهاد شد، استفاده کرد.



معرفی کتاب
معرفی کتاب برای مطالعه بیشتر

 quran-dept. talif.sch.ir فایل پی دی اف کتاب های معرفی شده، در این بخش، در سایت گروه قرآن و معارف به آدرس
در بخش »  معرفی کتاب«  موجود است.

درس مخاطب انتشارات نویسنده نام کتاب
1 و 2 معلم/ دانش آموز مدرسه حسین سوزنچی آفتاب اندیشه ج2
1 و 2 معلم دفتر تنظیم و نشر آثار علامه طباطبایی سید محمد حسین طباطبایی اصول عقائد و دستورات دینی
1 و 2 دانش آموز مرکز فرهنگی درس هایی از قرآن محسن قرائـتی اصول عقاید
1 و 2 دانش آموز قدیانی موسوی گرمارودی داستان پیامبران
1 و 2 معلم صدرا مرتضی مطهری ختم نبوت
1 و 2 مروارید دانش آموز قیصر امین پور گل ها همه آفتاب گردان اند

3 معلم مؤسسهٔ فرهنگی طه علی کورانی تدوین قرآن
3 معلم/ دانش آموز سینا محمدمهدی علیقلی قرآن از دیدگاه 114 دانشمند جهان
3 معلم/ دانش آموز فوژان جعفر رضایی فر قرآن و آخرین پدیده های علمی
3 معلم/ دانش آموز دارالکتب الاسلامیه ناصر مکارم شیرازی قرآن و آخرین پیامبر
5 معلم/ دانش آموز اصول دین ولایت علی   درقرآن و سنت مرتضی عسکری
5 معلم/ دانش آموز مشعر غلامرضا مغیثه ولایت در کتاب و سنت
5 معلم اسرا عبداللّٰه جوادی آملی شمیم ولایت
6 معلم/ دانش آموز بوستان کتاب جرج جرداق امام علی  صدای عدالت انسانی
6 معلم/ دانش آموز صدرا مرتضی مطهری جاذبه و دافعه علی 

6 معلم دفتر نشر فرهنگ اسلامی
و سید هاشم رسول  سید جعفر شهیدی 

محلاتی خلاصه زندگانی امیرالمومنین 
6 معلم/ دانش آموز صدرا مرتضی مطهری سیری در نهج البلاغه

6 معلم/ دانش آموز دانش حوزه حمزه  کریم خانی؛    سید محمد علی  صمدانی کلام  در  )امیرمؤمنان   ادیان   فراسوی  علی  
اندیشمندان  غیرمسلمان(

6 معلم بنیاد نهج البلاغه ابن ابی الحدید معتزلی علی  چهره درخشان اسلام
6 معلم/ دانش آموز جعفر سبحانی صحیفهٔ خرد   فروغ ولایت: تاریخ تحلیلی زندگانی امام علی 
6 معلم/ دانش آموز برگزیده محمد تقی صرفی فضائل علی  از زبان غیرشیعه
6 معلم دفتر نشر فرهنگ اسلامی سید علی خامنه ای نقش نگار: مروری بر زندگانی امیرالمؤمنین علی 

7 و 8 معلم/ دانش آموز مؤسسه ایمان جهادی انسان 250 ساله سیدعلی خامنه ای
7 و 8 معلم/ دانش آموز مؤسسه امام صادق    مهدی پیشوایی سیرهٔ پیشوایان
7 و 8 معلم/ دانش آموز دلیل ما رسول جعفریان تاریخ خلفا

8 معلم/ دانش آموز دفتر نشر فرهنگ اسلامی
شیخ راضی آل یاسین 
ترجمه: سیدعلی خامنه ای صلح امام حسن  

8 معلم/ دانش آموز معارف محسن رنجبر بررسی نقش امام سجاد  در رهبری شیعه پس از واقعهٔ کربلا
8 معلم بنیاد پژوهش های آستان قدس رضوی احمد ترابی امام باقر  جلوهٔ امامت در افق دانش 
8 معلم دفتر نشر فرهنگ اسلامی سیدعلی خامنه ای پیشوای صادق
9 دانش آموز حضور پورسید آقایی پیدای پنهان
9 معلم/ دانش آموز بوستان کتاب قم جواد محدثی صبح امید
9 معلم ندای ایمان علی دوانی امام زمان  در گفتار دیگران
9 معلم/ دانش آموز بنیاد مهدویت جمعی از محققان نگین آفرینش
9 معلم/ دانش آموز بنیاد مهدویت حسن محمودی هشت قدم در کوچه باغ انتظار
9 معلم/ دانش آموز بنیاد فرهنگی مهدی موعود سید محمدمیرتبار آسیب شناسی جامعهٔ منتظر

10 معلم اسراء  عبداللّٰه جوادی آملی  ولایت فقیه ولایت فقاهت و عدالت 

10 معلم دفتر تهیه و تنظیم فرهنگی فخر الائمه   محسن رنجبر
ولایت فقیه در بیان حضرت امام خمینی و رهبر معظم انقلاب و 

علمای اعلام » سؤالات و شبهات رایج« 
10 معلم/ دانش آموز بوستان کتاب  جواد محدثی  ولایت فقیه به زبان ساده 
11 معلم / دانش آموز گنج معرفت علی اصغر حسینی تهرانی در کوچه باغ آسمان
11 معلم / دانش آموز نسل جوان جعفر سبحانی رمز پیروزی مردان بزرگ
11 معلم / دانش آموز سازمان تبلیغات اسلامی جواد محدثی چشم دل
12 دانش آموز قدیس علی اکبر مظاهری جوانان و انتخاب همسر
12 معلم/ دانش آموز صدرا مرتضی مطهری  نظام حقوق زن در اسلام
12 دانش آموز حدیث راه عشق امیرحسین بانکی پور مطلع مهر
12 معلم/ دانش آموز منیر راضیه محمدزاده همسر اگر این گونه می بود
12 دانش آموز حدیث راه عشق امیرحسین بانکی پور سردلبران


	فهرست



