
رشته های علوم تجربی ـ ریاضی و  فیزیک ـ فنی و حرفه ای ـ کار دانش

ــــلْ فَرجََهُــــمْ ــــدٍ وَ عَجِّ ــــدٍ وَ آلِ مُحَمَّ الَلّٰهُــــمَّ صَـــــلِّ عَلـــیٰ مُحَمَّ

پایۀ دوازدهم 

دورۀ دوم متوسطه

دین و زندگی )3(
قرآن و تعلیمات دینی

https://www.roshd.ir/112204


رشته های علوم تجربی ـ ریاضی و  فیزیک ـ فنی و حرفه ای ـ کار دانش

ــــلْ فَرجََهُــــمْ ــــدٍ وَ عَجِّ ــــدٍ وَ آلِ مُحَمَّ الَلّٰهُــــمَّ صَـــــلِّ عَلـــیٰ مُحَمَّ

پایۀ دوازدهم 

دورۀ دوم متوسطه

دین و زندگی )3(
قرآن و تعلیمات دینی

https://www.roshd.ir/112204


رشته های علوم تجربی ـ ریاضی و  فیزیک ـ فنی و حرفه ای ـ کار دانش

ــــلْ فَرجََهُــــمْ ــــدٍ وَ عَجِّ ــــدٍ وَ آلِ مُحَمَّ الَلّٰهُــــمَّ صَـــــلِّ عَلـــیٰ مُحَمَّ

پایۀ دوازدهم 

دورۀ دوم متوسطه

دین و زندگی )3(
قرآن و تعلیمات دینی

https://www.roshd.ir/112204


وزارت آموزش و پرورش 
سازمان پژوهش و برنامه‌ريزي آموزشي 

   05ـ964ـ978   شابك1ـ3150

 ISBN: 978 1  ـ 3150  ـ  05 ـ 964 ـ 

دین و زندگی )3( قرآن و تعلیمات دینی ـ پایۀ دوازدهم دورۀ دوم متوسطه ـ �112204 نام کتاب:
سازمان پژوهش و برنامه ریزی آموزشیپدیدآورنده:
دفتر تألیف کتاب های درسی عمومی و متوسطه نظریمدیریت برنامه ریزی درسی و تألیف:
پیشنمازی، شناسه افزوده برنامه ریزی و تألیف:  پارسانیا، حسین سوزنـچی، سیدصادق  عباس جوارشکیان، فضل الله خالقیان، حمید 

سیدمحمدحسین تقوی، سید محمد دلبری، علی شیروانی، سیدمحسن میرباقری، مسعود وکیل، 
و  عقدا  افخمی  محمدحسن  لطیفی،  علی  کاظمی،  علی  فیض،  مصطفی  طالب زاده،  سید حمید 

برنامه ریزی( شورای  )همکار  عبداللّهیٰ  صدیقه  برنامه ریزی(،  شورای  )اعضای  خدایی  محمدرضا 
رباّنی  جعفر  تألیف( ـ  گروه  )اعضای  یاسین شکرانی  و  دلبری  اعتصامی، سیدمحمد  محمد مهدی 

)ویراستار(
اداره کلّ نظارت بر نشر و توزیع مواد آموزشیمدیریت آماده‌سازی هنری: 
احمدرضا امینی )مدیر امور فنی و چاپ( ـ جواد صفری )مدیر هنری( ـ مجتبی زند )طراح جلد( ـ مریم شناسه افزوده آماده سازی:

نصرتی )صفحه آرا( ـ فاطمه باقری مهر، علی نجمی، سیف الله بیک محمد دلیوند، فاطمه پزشکی و حمید 
ثابت کلاچاهی )امور آماده سازی(

 تهران: خیابان ایرانشهر شمالی ـ ساختمان شمارۀ ٤ آموزش و پرورش  )شهید موسوی(نشانی سازمان:
تلفن: ٩ـ٨٨٨٣١١٦١، دورنگار: ٨٨٣٠٩٢٦٦، کد پستی: ١٥٨٤٧٤٧٣٥٩

www.irtextbook.ir و www.chap.sch.ir :وبگاه
شرکت چاپ ونشر کتاب های درسی ایران :  تهران ـ کیلومتر ١٧ جادۀ مخصوص کرج ـ خیابان٦١ )داروپخش(ناشر:

 ـ٤٤٩٨٥١٦١، دورنگار: 44985160، صندوق پستی: ١٣٩  ٣٧٥١٥ تلفن: ٥  

شرکت چاپ و نشر کتاب های درسی ایران »سهامی خاص«چاپخانه: 
چاپ هفتم 1403سال انتشار و نوبت چاپ:



بهترین و مؤثرترین راه مبارزه، 
دین  علمِ  سلاحِ  به  شدن  مجهز 
این  کردن  خالی  و  دنیاست  و 
و  اسلام  به  خیانت  سنگر، 

مملکت اسلامی است.
هُ( سَ سِرُّ امام خمینی )قُدِّ



کلیه حقوق مادی و معنوی این کتاب متعلق به سازمان پژوهش و برنامه ریزی 
آموزشی وزارت آموزش و پرورش است و هرگونه استفاده از کتاب و اجزای آن 
اقتباس،  نمایش،  مجازی،  پایگاه های  در  ارائه  و  الکترونیکی  و  چاپی  به صورت 
تلخیص، تبدیل، ترجمه، عکس برداری، نقاشی، تهیه فیلم و تکثیر به هر شکل 
و نوع، بدون کسب مجوز از این سازمان ممنوع است و متخلفان تحت پیگرد 

قانونی قرار می گیرند.



14

52

بخش اوّل: تفکر و اندیشه.........................................2
٦........................................... درس اوّل: هستی بخش

١٨.......................................... درس دوم: یگانۀ بی همتا
٣٠.................................. درس سوم: توحید و سبک زندگی
٤٢........................................ درس چهارم: فقط برای تو
52......................................... درس پنجم: قدرت پرواز
64............................. درس ششم: سنت های خداوند در زندگی

76.............................................. بخش دوم: در مسیر
80............................................. درس هفتم: بازگشت 
94............. درس هشتم: زندگی  در دنیای امروز و عمل به احکام الهی

درس نهم: پایه های استوار........................................108
درس دهم: تمدن جدید و مسئولیت ما................................126

فهرست



پیش از مطالعهٔ كتاب، حتماً این قسمت را بخوانید.

سخنی با دبیران
دوستان عزیز، سلام بر شما

ابتدای هر درس  آیاتی از قرآن كریم و ترجمهٔ آن، در  با قرائت قرآن كریم،  اُنس بیشتر دانش آموزان  برای  1ــ 
صحیح  آموزش  كه  آنجا  از  دارد.  اختصاص  قرائت  به  كلاس  ابتدای  دقیقهٔ   10 تدریس،  هنگام  در  است.  آمده 
قرائت در دوره های تحصیلی گذشته انجام شده و قواعد قرائت صحیح، آموزش داده شده است، انتظار می رود كه 
دانش آموزان بتوانند این قواعد را مراعات كنند و از طریق رمزینه های سریع پاسخ آیات را صحیح به صورت »جمله 
به جمله« بخوانند. به همین جهت از دانش آموزان بخواهید كه آیات هر درس را روز قبل، مرور و تمرین كنند و در 

فرصت كوتاه كلاس، متن تمرین شده را بخوانند. 
2ــ این درس، وقتی نتیجه بخش خواهد بود كه عرصهٔ حضور، فعالیت و خلاقیت های فكری دانش آموزان باشد 
و به آنها شهامت اندیشیدن و ابتكار بدهد. میزان موفقیت ما در تدریس به میزان تفكر و اندیشه ورزی دانش آموزان 
را چندبار  كتاب  باشند  مجبور  دانش آموزان  كه  باشد  به گونه ای  نباید  ما  ارزشیابی  و  تدریس  دارد. روش  بستگی 
بخوانند و حفظ كنند. آن امتحان و آن ارزشیابی با اهداف این درس هماهنگ است كه امكان تحقیق، اظهارنظر 
انجام  این درس در دو بخش  نكات فوق، ارزشیابی  به  با توجه  برای دانش آموزان فراهم می كند.  و فكركردن را 

می گیرد.
بخش اول. ارزشیابی مستمر؛ شامل:

1ــ قرائت صحیح آیات: 4 نمره
2ــ انجام فعالیت های داخل درس )مانند تدبرّ در قرآن، فعالیت کلاسی و …( و پرسش از متن: 8 نمره

3ــ حضور فعال در فرایند تدریس و مشارکت در گفت وگوهای کلاسی: 5 نمره
4ــ پاسخ به سؤال های بخش اندیشه و تحقیق: 3 نمره

توجه: 
انجام پیشنهادها، نگارش مقالات تحقیقی و انجام كارهای هنری و ادبی تا دو نمره به معدل نمره مستمر اضافه 

می كند. 
بخش دوم. ارزشیابی پایانی:

این ارزشیابی در پایان هر نیم سال انجام می گیرد:
 ـقرائت آیات. در آزمون كتبی، سؤال ها  آزمون نیم سال اول: شامل دو بخش است: 1ــ آزمون كتبی؛ 2ـ
باید بر اساس رویكرد كلی محتوای آموزشی؛ یعنی، فهمیدن، نه حفظ كردن، استوار باشد. باید محورهای كلیدی و 

اصلی محتوای كتاب، محور آزمون باشد و از نكات حاشیه ای و فرعی نباید برای طرح سؤال استفاده شود.



آزمون كتبی، 16 نمره دارد. 4 نمره از ارزشیابی پایانی به قرائت صحیح دانش آموزان اختصاص دارد.
آزمون نیم سال دوم: در صورتی که امتحان به صورت نهایی باشد، آزمون کتبی و از 20 نمره خواهد بود؛ در 

غیراین صورت، مانند نیم سال اول می باشد.
توجه: 

1ــ آیات ابتدای هر درس برای قرائت در كلاس است و تنها در ارزشیابی مستمر و پایانی به صورت شفاهی از 
دانش آموزان پرسیده می شود و نباید هیچ گونه سؤالی در امتحانات كتبی و آزمون های ورودی دانشگاه ها از این آیات 

طراحی شود.
2ــ ترجمهٔ آیاتی که در مقابل صفحهٔ قرائت و قبل از شروع درس آمده، جزء محتوای آموزشی نیست و تنها 
جهت آشنایی دانش آموزانی كه تمایل به دانستن مفاهیم این آیات را دارند، قرار داده شده است. از این قسمت در 
آزمون ها، اعم از آزمون های كتبی در نظام آموزشی آموزش و پرورش و آزمون های ورودی دانشگاه ها، نباید سؤالی 

طرح شود.
3ــ قسمت های »بیشتر بدانیم«، »پاسخ سؤالات شما« و »برداشت« فقط برای توسعه اطلاعات و كسب نمره 
تشویقی است و در امتحانات مستمر و پایانی و آزمون های ورودی دانشگاه ها نباید از این قسمت ها سؤال طرح شود.

4  ــ تمام قسمت هایی كه تحت عنوان »پیشنهاد«، »پاورقی ها« و »دانش تکمیلی« در كتاب آمده است، تنها 
جهت توسعه اطلاعات است و در ارزشیابی های مستمر و پایانی و آزمون های ورودی دانشگاه ها نباید مورد سؤال 

قرار گیرد.
5  ــ آیاتی كه در درس ها ترجمه نشده اند، آیاتی هستند كه در پایه های پیشین معنا و مفهوم آنها به دانش آموزان 

آموزش داده شده است.
6ــ حفظ کردن عین آیات و روایات ضروری نیست، بلکه برداشت و استنباط از آنها اهمیت دارد.

                                                                                    از خداوند برایتان آرزوی بهترین ها را داریم.
	   گروه درسی قرآن و معارف اسلامی



2

 تفکّر  و  اندیشه

اندیشه مانند بذری است که در ذهن جوانه می زند، در دل و قلب ریشه می دواند و برگ و بار 
آن به صورت اعمال ظاهر می گردد.

اندیشه، بهار جوانی را پرطراوت و زیبا می سازد،استعدادها را شکوفا می کند و امید به آینده ای 
زیباتر را نوید می بخشد. علاوه بر آن می تواند برترین عبادت ها باشد. پیامبر اکرم  می فرماید: 

1

ٰ
اَفضَلُ العِبادَةِ اِدمانُ التَّفَکُّرِ فِی اللّهِٰ وَ فی قُدرَتهِ

برترین عبادت، اندیشیدن مداوم دربارهٔ خدا و قدرت اوست. 

این بخش از کتاب به همین عبادت پرداخته است: اندیشه دربارهٔ خدا 

1ــ میزان الحکمة، ری شهری، ج ٩، ص ٢٣١.

بخش اوّل





4

قرائت
ه حديد؛ آيات 1 تا 9 سور

سورَةُ ��َ���ِ�
نِ الرحیـمِــ حمبسِمِــ االلهِ الر

ارَضِ« وَهُوَالـعَزیــُزالحکَیمُ )1 تِ وَال ـو م الس ௽ِحَ اللهِِ ما ف سَبــ
ِ
ارَضِ«  یـُح௽| وَیـُ میتُ « وَهُ وَعَلஐ ௽ُلّ تِ  وَال ـو م لهَ{ ملُکُ الس
لُ  وَالآخِـُر   وَالظّاهِـُر  وَالبـاطِــُن« َاو ش௽َءٍقدَیــرٌ � هُ وَال
ارَضَ تِ وَال ـو م ذي خَلقََ الس Lءٍعَلیمٌ � هُوَا௽َُِلِّ ش஑وهَُوَ ب
اَ رضِ ف௽ سِتـۀِ ایَّـامٍ،  ثـمُــ استَــوي عَل௽َ الـعَرشِ‘یَـعلمَُ ما یـَ لـِجُ ف௽ِ ال
ءِ ومَایعَ ـرجُُ فیها«وهَُوَمَع஑َُمــ ما ومَایَخ ـُرجُ مِنها ومَاینَزلُِ مِنَ الس
تِ ـو م اَیَن ما کنُتُم« وَااللهُ بِ ما تعَمَلونَ بصَیٌر � لهَ{ملُکُ الس
ارِ النه ௽ِیلَ ف امُورُ � یولِـجُ ال ارَضِ« وَ اِل௽َ االلهِ تُرجعَُ ال وَال
دورِ � یــلِ‘ وَهُ وَ عَلیـمٌــ  بـِ ذاتِ الص

 وَ یولِـجُ النــهارَ  ف௽ِ ال
آمِنوابِــااللهِ وَرَسولهِ   وَ اَنـفِقوامِمّاجَعلَـ஑َُمــ مسُتخَلفَیَن فیهِ«
ذیَن، آمنَــوا مِن஑ُمــ   وَ اَنـفَـقوا    لـهَُمــ اَجـٌر ஐَــبیرٌ  � Lَفا
اتـؤُمِنونَ، بِـــااللهِ    وَالرسولُ یـَ دعوஐُـمــ وَما ل஑َـمُــ  ل
஑ُمــ   وَقدَ اَخَذَ میثاقَ ـ஑ُمــ اِن کنُتُم مُؤمِنیَن � لتُِــؤمِنوا بِــَربّـِ
تٍ    لیِـخُ ـِرج஑َـمُــ  تٍ بیَّنـِ آیـ عبَــ دِه ௽ذي یـُ نَزِّلُ عَ ل Lهُ وَا
ِ « وَ اِن االلهَ ب஑ُِمــ لَــَرءوفٌ رَحیـمٌــ � تِ اِل௽َ النـّور ـلـُم منَِ الظ

ید.
ت کن

 دق
 آن

ای
معن

 به 
د و

وانی
 بخ

مله
ه ج

له ب
جم

ت، 
قرائ

ی 
گو

ه ال
جه ب

 تو
رابا

س 
 در

ات
آی

نی
خوا

فرد
ع و

تما
اس

 

https://www.roshd.ir/112204-1-1


5

ترجمه

 1 آنچه در آسمان ها و زمين است، خدا را به پاكى مى‏ستايند و اوست پیروزمند حكيم. 
مالكيّت )و فرمانروایی مطلق( آسمان ها و زمين از آنِ اوست؛ زنده مى‏كند و مى‏ميراند 

 2 و او بر هر چيزى تواناست.  
 3 اوست اوّل و آخر و ظاهر و باطن و او به هر چيزى داناست.   

او کسی است كه آسمان ها و زمين را در شش هنگام آفريد آنگاه بر عرش استيلا 
يافت. آنچه را در زمين فرو مى‏رود، و آنچه را از آن خارج مى‏شود و آنچه از آسمان 
نازل مى‏گردد و آنچه به آسمان بالا مى‏رود ]همه را[ مى‏داند. و هر كجا باشيد او با 

 4 شماست و خدا نسبت به آنچه انجام مى‏دهيد، بيناست.   
مالکیّت ]و فرمانروایی مطلق‏[ آسمان ها و زمين از آنِ اوست و ]همه‏[ كارها به سوى 

5 خدا بازگردانده مى‏شود.  
شب را در روز داخل می کند و روز را ]نيز[ در شب فرو می برد و او به راز دل ها 

6 داناست.  
جانشين  آن،  از[  ]استفاده  در  را  شما  آنچه  از  و  آوريد  ايمان  او  پيامبر  و  خدا  به 
]ديگران‏[ كرده، انفاق كنيد. پس كسانى از شما كه ايمان آورده و انفاق كنند، پاداش 

 7 بزرگى خواهند داشت.  
و شما را چه شده كه به خدا ايمان نمى‏آوريد در حالى كه پيامبر شما را دعوت مى‏كند 
تا به پروردگارتان ايمان آوريد، و مسلمّاً ]خدا[ از شما ]به وسیلهٴ انبیا و درک عقلتان[ 

8 پيمان گرفته، اگر ایمان دارید.   
[ آيات روشنى فرو مى‏فرستد، تا شما را  او كسى است كه بر بندهٔ خود ]محمد 
از تاريكی ها به سوى نور بيرون كشاند. و به راستی، خدا ]نسبت‏[ به شما سخت 

9 رئوف و مهربان است.  



6

هستی بخش ّ

آیا تاکنون برایتان پیش  آمده است که در فضایی آرام نشسته و به دور از هیجان و هیاهوی زندگی 
یعنی آسمان  تفکّر دربارهٔ جهان دوردست؛  باشید؟  تفکّر کرده  پر جنب وجوش  این جهان  دربارهٔ 
بی کران با کهکشان ها، منظومه ها، خورشید و سیّارگان؛ و تفکّر دربارهٔ همین جهان نزدیک، یعنی 

زمین با جنگل ها، دریاها، بیابان ها، جانوران، گیاهان و گل های زیبایش.
به راستی این میلیاردها میلیارد  پایان این هستی پهناور فکر کرده اید؟  آیا هرگز دربارهٔ آغاز و 
کهکشان و ستاره و سیّاره، با میلیاردها موجود متنوّع از کجا آمده اند؟ موجودات جهان، هستی 

خود را وامدار چه کسی هستند؟!



7

نیازمندی جهان به خدا در پیدایش
هر کدام از ما، براساس فطرت خویش، خدا را می یابیم و حضورش را درک می کنیم. به روشنی 
می دانیم در جهانی زندگی می کنیم که آفریننده ای حکیم آن را هدایت و پشتیبانی می کند و به موجودات 
مدد می رساند. با وجود این شناخت اوّلیه، قرآن کریم ما را به معرفت عمیق تر دربارهٔ خداوند فرا می خواند 
و راه های گوناگونی را برای درک وجود او و نیز شناخت صفات و افعال او به ما نشان می دهد. یکی 
از این راه ها، تفکّر دربارهٔ نیازمند بودن جهان، در پیدایش خود، به آفریننده است. بیان این راه به شرح 

زیر است:
٭ اگر به خود نظر کنیم، خود را پدیده ای می یابیم که 
وجود و هستی مان از خودمان نیست. در اشیای پیرامون 
حیوانات،  می بینیم؛  همین گونه  را  آنها  بیندیشیم،  که  نیز 
همه  کهکشان ها،  و  ستاره ها  زمین،  جمادات،  گیاهان، 
و  نبوده  از خودشان  که وجودشان  می یابیم  پدیده هایی  را 

نیست.  
٭ پدیده ها، که وجودشان از خودشان نیست، برای موجود شدن نیازمند به پدیدآورنده ای هستند 
که خودش پدیده نباشد، بلکه وجودش از خودش باشد؛ همان طور که چیزهایی که شیرین نیستند، برای 
شیرین شدن نیازمند به چیزی هستند که خودش شیرین باشد. عبدالرحمان جامی این معنا را در دو بیت 

چنین بیان می کند:
بخش هستی،  از  نایافته  چون تواند که بود هستی بخش1 ذاتِ 
آب دهی2خشک ابری که بود ز آب تهی صفت  وی  از  ناید 

که  نیست  دیگری  به  نیازمند  خود  وجود  در  صورتی  در  فقط  موجود  یک  نیز،  آفرینش  در  آری 
خودش ذاتاً موجود باشد. در این صورت، چنین چیزی دیگر پدیده نیست و نیاز به پدیدآورنده نخواهد 

داشت؛ همواره بوده است و همواره خواهد بود.
٭ با توجه به دو مقدمهٔ فوق می توانیم نتیجه بگیریم که ما و همهٔ پدیده های جهان، در پدیدآمدن و 
هست شدنِ خود به آفریننده ای نیازمندیم که خودش پدیده نباشد و سرچشمه هستی باشد. این وجود 

برتر و متعالی »خدا« نامیده می شود.
1ــ »بخش« در مصرع اول به معنای بهره و سهم است و در مصرع دوم به معنای عطاکردن.

2ــ جامی، هفت اورنگ، سبحة الابرار، بخش ١٩.



8

تفکّر در متن
توضیحات صفحه قبل را به صورت یک استدلال، به طور خلاصه بنویسید.

.................................................. مقدمه اوّل: ما و این جهان 
.................................................. مقدمه دوم: موجوداتی که 
. ............................................................... نتیجه: 

برخی می پرسند: چرا موجودات این جهان باید به آفریننده نیاز داشته باشند امّا خود آفریننده 
به خالق نیاز نداشته باشد؟! 

در پاسخ می گوییم: اگر با دقت بیشتر استدلال بیان شده در صفحه قبل را مرور کنیم، متوجه 
می شویم که جایی برای طرح این سؤال باقی نمی ماند. آن استدلال نمی گوید که »هر موجودی« به 
آفریننده نیاز دارد. بلی، اگر کسی این را بگوید، باید نتیجه بگیرد که خدا هم به آفریننده نیازمند 

است. نتیجهٔ چنین حرفی این است که هیچ چیزی وجود پیدا نکند، زیرا هر موجودی 
را که ما فرض کنیم، باید قبل از آن موجودی باشد تا آن را پدید آورد و این سلسله تا 

بی نهایت پیش خواهد رفت و هیچ گاه، هیچ موجودی پدید نخواهد آمد.
به عنوان مثال، در ساختار ساعت، ممکن است ده ها چرخ دنده وجود داشته باشد که هریک باعث 
حرکت دیگری می شود. چرخ دندهٔ اول، چرخ دنده دوم را می چرخاند و چرخ دندهٔ دوم چرخ دنده 
سوم را و…  . اگر به حرکت این چرخ دنده ها دقت کنید متوجه خواهید شد که موتور   درون ساعت 
علت اصلی حرکت این چرخ دنده هاست که آن موتور برای حرکت خودش، نیاز به هیچ چرخ دنده ای 
ندارد. حال فرض کنید تعداد این چرخ دنده ها بی نهایت است و همگی در حال چرخیدن هستند. آیا 

امکان دارد که زنجیره این چرخ دنده ها به هیچ موتوری که حرکت دهندهٔ چرخ دنده ها باشد، نرسد؟
چنین چیزی غیرممکن است؛ یعنی امکان ندارد که بی نهایت چرخ دنده درحال چرخیدن باشند ولی 
هیچ محرِّ ک )موتور( مستقل و بی نیازی سبب ایجاد حرکت در آنها نباشد. این همان مفهوم »تسلسل 
علت ها« است، یعنی اینکه سلسلهٔ علت و معلول ها تا بی نهایت ادامه یابد و به علتی نخستین ختم نشود، 

و این مطلب از نظر عقلی محال است.
با توجه به این نکته، عقل انسان نمی گوید که هر موجودی به آفریننده نیاز دارد، همان طور که 

پاسخ سؤالات شما )١(

https://www.roshd.ir/112204-1-2


9

نیازمندی جهان به خدا در بقا 
نام مسجد گوهرشاد را که در جوار حرم مطهر امام رضا ، است، شنیده اید. شاید  شما حتماً 
بارها آن را دیده و در آن نماز خوانده اید.این مسجد یکی از شاهکارهای هنر ایرانیِ بازمانده از دورهٔ 
تیموریان است و جاذبهٔ زیادی برای گردشگران و زائران دارد. این مسجد باشکوه همچنان باقی است، 
اما از معمار و بنّا و کارگرانی که آن را با عشق و هنر بنا کرده اند خبری نیست. آیا رابطهٔ خدا با جهان 

نیز مانند رابطهٔ بنّا با مسجد است؟
مسجد  دارد.  وجود  رابطه  دو  این  میان  بنیادین  تفاوت  یک  که  در می یابیم  کنیم،  دقت  اندکی  اگر 
که  شده  تشکیل  و...  کاشی  و  چوب  و  گچ  و  سنگ  و  خاک  مانند  ساختمانی  مصالح  از  گوهرشاد 
هیچ کدام از آنها را بنّا به وجود نیاورده است. هریک از این مصالح نیز خواصّی دارند که بنّا آن را ایجاد 
نمی کند. بنّا نه چسبندگی گچ را ایجاد می کند و نه سختی و استحکام سنگ را؛ به عبارت دیگر بنّا نه 
اجزای ساختمان را پدید آورده و نه خواص آن اجزا را. کار بنّا فقط جابه جا کردن مواد و چینش آنها 
است. اما خداوند، خالق سنگ و گچ و چوب، و خواصّ آنها و حتّی خالق خود بنّا است. بر این اساس 
وجود بنّا و نیز وجود مصالح و خواصّ آنها، همه وابسته به خداست و خداوند هر لحظه اراده کند، آنها 
از بین می روند و ساختمان متلاشی می گردد. به همین جهت، جهان همواره و در هر »آن« به خداوند 

نیازمند است و این نیاز هیچ گاه قطع یا کم نمی شود. 
به عنوان مثال می توان گفت که رابطهٔ خداوند با جهان، تا حدّی شبیه رابطهٔ مولدّ برق با جریان برق است؛ 

همین که مولدّ متوقف شود جریان برق هم قطع می گردد و لامپ های متصل به آن نیز خاموش می شوند.
بنابراین، مسجد با ساخته شدن، از بنّا بی نیاز می شود اما موجودات چنین نیستند و پس از پیدایش 
نیز همچنان، مانند لحظهٔ نخستِ خلق شدن، به خداوند نیازمند هستند. از این رو دائماً با زبان حال، به 

پیشگاه الهی عرض نیاز می کنند.

نمی گوید تمام چیزهای شیرین، حتی شکر و قند، نیازمند به یک شیرین کننده هستند، بلکه ذهن ما 
اگر موجودی را ببیند که قبلاً نبوده و بعد پدید آمده، در اینجا می گوید »پدیده« نمی تواند خود به 

خود پدید آید و حتماً آفریننده ای آن را پدید آورده است. 
باشد همان طور هم، برعکس،  همان طور که ذهن ما نمی پذیرد که یک پدیده بدون پدید آورنده 

نمی پذیرد وجودی که ذاتاً موجود است نیازی به پدید آورنده داشته باشد. 



10

زبان حال موجودات را مولوی این گونه بیان می کند:
توست ز  ما  در  نوا  و  ناییم  چو  ما چو کوهیم و صدا در ما ز توستما 
میانما که باشیم ای تو ما را جانِ جان در  تو  با  باشیم  ما  که  تا 
مـا هسـتی های  و  عدم هاییـم  نمـامـا  فانـی  مطلقـی،  وجـود  تـو 
عَلم١َ شیر  ولی  شیران  همه  دم2ما  به  دم  باشد  باد  از  حمله مان 

١ــ عَلمَ: پرچم؛ در اینجا مولوی انسان ها را به شیرهایی تشبیه کرده که بر روی پرچم نقاشی شده اند و بر اثر وزش باد تکان می خورند.
٢ــ مثنوی، مولوی، دفتر اول )با اندکی تلخیص(

3ــ سورهٔ فاطر، آیهٔ ١٥.
4ــ سورهٔ رحمٰن، آیهٔ ٢٩.

تدبّر در قرآن
در آیات زیر تدبرّ کنید وبه سؤالات پاسخ دهید.

ای مردم 			   یـا اَیُّهَا الـنّـاسُ
شما به خداوند نیازمند هستید 		 اَنـتُمُ الفُـقَراءُ اِلـَی اللّهِٰ

و خدا است که ]تنها[ بی نیازِ ستوده است. 		 وَ الـلّـٰهُ هُـوَ الغَنیُِّ الحَـمید3ُ

هر آنچه در آسمان ها و زمین است، پیوسته از او  ماواتِ وَ الَارضِ	  یَسالَـُه و مَن فِی السَّ
درخواست می کند. 					   

اوهمواره دست اندرکار امری است. 		 کُـلَّ یَـومٍ هُوَ فی شَـأن4ٍ
1ــ فکر می کنید چرا موجودات پیوسته از خداوند درخواست دارند؟

2ــ نیاز انسان به خدا شامل چه چیزهایی می شود؟ 
3ــ منظور از اینکه خداوند هر لحظه دست اندرکار امری است، چیست؟

آگاهی، سرچشمۀ بندگی
انسان های ناآگاه نسبت به نیاز دائمی انسان به خداوند، بی توجه اند؛ امّا انسان های آگاه دائماً سایهٔ لطف و 
رحمت خدا را احساس می کنند و خود را نیازمند عنایات پیوستهٔ او می دانند. هرچه معرفت انسان به خود 
و رابطه اش با خدا بیشتر شود، نیاز به او را بیشتر احساس و ناتوانی و بندگی خود را بیشتر ابراز می کند. 

افزایش خودشناسی ← درک بیشتر فقر و نیاز ← افزایش بندگی



11

1ــ تفسیر قمی، علی بن ابراهیم قمی، ج 2، ص 74.
2ــ سورهٔ نور، آیهٔ ٣٥.

3ــ گلشن راز، شیخ محمود شبستری.
4ــ بابا طاهر، دو بیتی شمارهٔ ١٦٢.

برای همین است که پیامبر گرامی ما، با آن مقام و منزلت خود در پیشگاه الهی، عاجزانه از خداوند می خواهد 
که برای یک لحظه هم، لطف و رحمت خاصش را از او نگیرد و او را به حال خود واگذار نکند:

اَللّهُٰمَّ لا تکَلِنی اِلیٰ نفَسی طرَفَـةَ عَینٍ اَبدًَا؛ خدایا هیچ گاه مرا چشم به هم زدنی به خودم وامگذار1.

نور هستی
ما  برای  اوّل  نظر  بیان می کند که در  با کلمه ای  را  میان خداوند و جهان هستی  رابطهٔ  قرآن کریم، 

شگفت انگیز می نماید. اما پس ازتفکّر دقیق به معنای آن پی می بریم؛ قرآن کریم می فرماید:
خداوند نور آسمان ها و زمین است...  		 ـماواتِ وَ الاَرض2ِ… اَلـلّـٰهُ نورُ الـسَّ

ما با نور خورشید، نور لامپ و انواع نورهای دیگر آشنا هستیم و می دانیم که خداوند از نورهایی 
نیست که از اجسام ناشی می شوند، یعنی منشأ مادی دارند. پس، نور بودن خداوند به چه معناست؟

نور آن چیزی است که خودش پیدا و آشکار است و سبب پیدایی و آشکار شدن چیزهای دیگر نیز 
می شود. نورهای معمولی هم این خاصیّت را دارند که خودشان آشکارند و سبب آشکارشدن اشیای 

دیگر هم می شوند.
خداوند نور هستی است. یعنی تمام موجودات، »وجود« خود را از او می گیرند، به سبب او پیدا و 
آشکار شده و پا به عرصهٔ هستی می گذارند و وجودشان به وجود او وابسته است. به همین جهت، هر 
چیزی در این جهان، بیانگر وجود خالق و آیه ای از آیات الهی محسوب می شود. درواقع، هر موجودی 
در حدّ خودش تجلیّ خداوند و نشانگر حکمت، قدرت، رحمت و سایر صفات الهی است. از همین   رو 
آنان که به دقت و اندیشه در جهان هستی می نگرند، در هر چیزی خدا را مشاهده می کنند و علم و قدرت 

او را می بینند.
به هر چیزی که دید، اوّل خدا دید3 دید صفا  و  نور  معرفت  کز  دلی 

و به تعبیر بابا طاهر:
بــه دریــا بنگــرم دریــا تــو بینــم بـه صحـرا بنگـرم صحـرا تـو بینـم
ــم4 ــو بین ــا ت ــت رعن ــان از قام نش و دشت در  و  بنگرم کوه  هر جا  به 



12

تفکّر در حدیث
امیرالمؤمنین امام علی  می فرماید:

هیچ چیزی را ندیدم 			  ما رَاَیتُ شَیئاً
مگر اینکه خداوند را 		  اِلّ وَ رَاَیتُ اللّهَٰ	

قبل و بعد و با آن دیدم 	 قَبـلـَه و وَ بعَـدَه و وَ مَـعَـه و1	
مقصود امام علی  از اینکه می فرماید قبل و بعد و همراه هر چیزی خدا را دیدم چیست؟

1ــ علم الیقین، ملّ محسن فیض کاشانی، ج 1، ص 49.

اینکه انسان بتواند با هر چیزی خدا را ببیند، معرفتی عمیق و والاست که در نگاه نخست مشکل به 
نظر می آید، امّا هدفی قابل دسترس است، به خصوص برای جوانان و نوجوانان که پاکی و صفای قلب 
دارند. اگر قدم پیش گذاریم و با عزم و تصمیم قوی حرکت کنیم، به یقین خداوند نیز کمک خواهد کرد 

و لذّت چنین معرفتی را به ما خواهد چشاند.

ناتوانی در شناخت ذات و چیستی خداوند
اکنون ممکن است برای شما این سؤال پیش آید که آیا می توان به ذات خداوند پی برد و چیستی او 

را مشخص کرد؟
در پاسخ می گوییم: موضوعاتی که می خواهیم دربارهٔ آنها شناخت پیدا کنیم، دو دسته اند: 

گیاهان، حیوان ها،  مانند  می گیرند،  قرار  ما  در محدودهٔ شناخت  که  اول موضوعاتی هستند  دستهٔ 
ستارگان و کهکشان ها؛ حتی کهکشان های بسیار دور هم ممکن است روزی شناسایی شوند و انسان 
بتواند به ماهیت و ذات آنها دست یابد. در حقیقت، ذهن ما توان و گنجایش فهم چیستی و ذات چنین 

موضوعاتی را دارد، زیرا همهٔ آنها اموری محدود هستند.
لازمهٔ  زیرا  ندارد؛  را  آنها  درک  گنجایش  ما  ذهن  و  نامحدودند  که  هستند  موضوعاتی  دوم  دستهٔ 
خود  ذهن  بودن  محدود  به دلیل  ما  واقع،  در  است.  آن  به  دسترسی  و  احاطه  چیزی  هر  شناخت 
حقیقتی  دریابیم.خداوند  را  وجودشان  چگونگی  و  کنیم  تصوّر  را  نامحدود  امور  ذات  نمی توانیم 
شناسایی  را  ذاتش  و  کند  پیدا  احاطه  او  حقیقت  به  نمی تواند  ما  ذهن  نتیجه،  در  دارد؛  نامحدود 
را  او  صفات  و  می بریم  پی  جهان  آفریدگار  عنوان  به  خداوند  وجود  به  ما  اینکه  با  بنابراین،  نماید. 



13

١ــ نهج الفصاحه )مجموعه کلمات قصار حضرت رسول (، مترجم و گردآورنده: ابوالقاسم پاینده، ص 389.

دانش تکمیلی

اگر می خواهید در موارد زیر اطلاعات بیشتری به دست آورید، به محتوای رمزینه زیر مراجعه 
کنید:

1ــ آشنایی با دلایلی دربارهٔ وجود خداوند
2ــ پاسخ به این پرسش که: آیا نظریهٔ تکامل داروین و یا نظریهٔ بیگ بَنگ می تواند 

به مباحث خداشناسی لطمه ای بزند؟

چگونه می توان خدا را دید؟
رؤیت خداوند با چشم غیرممکن است، زیرا چشم ساختار مادی و جسمانی دارد و فقط از 
اشیا می تواند عکس برداری کند؛ آن هم اشیایی که طیف نوری قابل درک برای چشم را منعکس 
کنند؛ مثلاً چشم ما نورهای مادون قرمز و ماورای بنفش را نمی بیند. بنابراین، چشم حتّی توانایی 
دیدن همه اشیای مادی را هم ندارد، چه برسد به موجودات غیرمادی )مانند فرشتگان( و از این 
بالاتر به وجود مقدس خداوند که هیچ شکل و تصویری و هیچ طول و عرض و ارتفاعی ندارد. 
بنابراین، خداوند را نه تنها در این دنیا نمی توان با چشم مادی دید، بلکه در آخرت نیز نمی توان او 

را با این چشم مشاهده کرد.
اما نوعی از دیدن وجود دارد که نه تنها امکان پذیر است، بلکه از برترین هدف های زندگی است  
و هر کس باید برای رسیدن به چنین دیدنی تلاش کند. این مرتبه، دیدن به وسیلهٴ »قلب« و ملاقات 

با خداست.

پیامبراکرم   رو  همین  از  دریابیم؛  را  او  چیستی  و  ذات  نمی توانیم  امّا  بشناسیم،   می توانیم 
  فرموده است:

در همه چیز تفکّر کنید 				   تـَفَکَّروا فی کُلِّ شَیءٍ
ولی در ذات خداوند تفکّر نکنید. 		  وَلا تـَفَـکَّروا فی ذاتِ اللّه١ِٰ	

پاسخ سؤالات شما )2(

https://www.roshd.ir/112204-1-3


14

اندیشه و تحقیق

با وجود شباهت های ظاهری رابطهٔ خدا و جهان با رابطهٔ ساعت ساز و ساعت، 
تفاوت های این دو رابطه را بنویسید.

است من  به  من  از  نزدیک تر  دورمدوست  وی  از  من  که  وین عجب تر 
دوست که  گفت  توان  که  با  کنم  مهجورم1چه  من  و  من  کنار  در 

1ــ گلستان سعدی، باب دوم در اخلاق درویشان.





16

قرائت
قعه؛ آيات 57 تا 80 ه وا  سور

ید.
ت کن

 دق
 آن

ای
معن

 به 
د و

وانی
 بخ

مله
ه ج

له ب
جم

ت، 
قرائ

ی 
گو

ه ال
جه ب

 تو
رابا

س 
 در

ات
آی

نی
خوا

فرد
ع و

تما
اس

قونَ � اَفـََرءَیُتــمــ ما تُمنــونَ �  اتـصَُدِّ ஑ُمــ   فلَوَل نَحنُ خَلقَنــ
رنا لِـقونَ، � نَح ـُن قَــد ءَ اَنتُــمــ تَخلـُقونَــه{   اَم، نَح ـُن الخـ
لَ امَثالَـ஑ُمــ بیَن஑َُمــُ ال مَوتَ   وَمانَحنُ بِ مسَبوقیَن � عل௽َ انَ نبُـدَِّ
௽اول شاةََ ال اتـعَلمَونَ � وَلقََد عَلِمتـمُُــ الن وَنـُنشِئَـ஑ُمــ فیـما ل
ا تَـذஐَــرونَ  �  اَفـََرءَیُتــمــ  ما تَح ـُرثـونَ  �  ءَ اَنتُــمــ فلَوَل
ـُه حُطاماً ءُ   لجََعلَنــ رعِونَ � لوَنشَا تَزرَعونَــه{    اَم، نَح ـُن الزّْ
فظَلَتُــمــ تَـفَک ـهونَ � اِنّــا لَـمُغ ـَرمونَ � بلَ نَحنُ مَح ـرومونَ
ذي  تشََربونَ  �  ءَ اَنتُــمــ  اَنـــَزلتُـــموهُ Lءَ ا �  اَفـََرءیَُتــمُــ ال مـا
ـُه  اجُ اجً ا ءُ جَعلَنــ مِنَ الـمُزنِ    اَم، نَحنُ الـمُنِزلونَ � لوَ نشَا
ا تشَکـُرونَ � اَفـََرءَیُتــمُــ النـّارَالـت௽ تورونَ � ءَ اَنتُــمــ فلَوَل
اَنشَأتُم شَجَ ـَرتَها   اَم نَحنُ ال مُنشِئئونَ � نَح ـُن جَعلَنــها تـَ ذکـَِرةً
کَ الـعظَیـمِــ  � ح  بِــاسِم  رَبّـِ ِ لمُقویَن، �  فسََبّــِ وَ مَتـاعًــا  ل
قِ ـعِ النــجومِ، � وَ اِنــه{ لَـقَسَمٌــ   لوَتـعَلمَونَ فلاَا  اقُسِمُــ  بـِ مـَو
ٌ � فஐ ௽ِـتـبٍ مکَنونٍ � عظَیمٌ � اِنـ ه{ لَـقُــرآ نٌ ஐَــریم
لمَیَن � ـرونَ � تـَ نزیلٌ منِ رَبِّ الـعاالـمُطـَه  ـه{ اِل َایـَ مس ل

سورَةُ ��و�ِ�َ�ـِۀ 

https://www.roshd.ir/112204-1-4


17

ترجمه

  57 ماييم كه شما را آفريده‏ايم، پس چرا ]روز رستاخیز را[تصديق نمى‏كنيد؟   
  58 آيا از آنچه ]كه به صورت نطفه‏ در رحم[ فرو مى‏ريزيد، آگاهید؟ 

  59 آيا شما آن را خلق مى‏كنيد يا ما آفريننده‏ايم؟ 
  60 ماييم كه ميان شما مرگ را مقدّر كرده‏ايم و هرگز كسى بر ما پيشى نمى‏گيرد! 

]آرى، مرگ را مقدّر كرديم‏[ تا امثال شما را جايگزين شما كنيم و شما را به خلقتى ديگر 
   61 كه از آن خبر نداريد، ايجاد كنيم. 

و قطعاً پیدایش نخستين خود را شناختيد، پس چگونه متذكرّ نمى‏شويد )كه جهانى بعد از 
  62 آن است(؟! 

  63 آيا دربارهٔ آنچه كشت مى‏كنيد، انديشيده‏ايد؟! 
  64 آيا شما آن را می رویانید، يا ماييم كه رویاننده ایم؟ 

اگر بخواهيم قطعاً آن را مبدّل به كاه در هم كوبيده مى‏كنيم، پس در تعجّب ]و افسوس[ 
 65 مى‏افتيد. 

  66  ]و می گویید :[ »در خسارت سنگينى قرار گرفتيم؛ 
 67 بلكه ]از رزق‏ و خیر[ محروم شديم.« 

 68  آيا درباره ]اين[ آب كه مى‏نوشيد، انديشيده‏ايد؟ 
 69 آيا شما آن را از ]دلِ‏[ ابرِ سپيد فرود آورده‏ايد، يا ما فرودآورنده‏ايم؟ 
  70 اگر بخواهيم آن را شور و تلخ مى‏گردانيم، پس چرا شکر نمی کنید؟ 

  71 آيا درباره آتشى كه مى‏افروزيد، فكر كرده‏ايد؟! 
  72 آيا شما ]چوبِ‏[ درختِ آن را پدید آورده اید، يا ما پديدآورنده‏ايم؟ 

  73 ما آن را ]مايه‏[ عبرت و ]وسيله‏[ استفاده براى بیابان گردان قرار داده‏ايم. 
  74 پس به نام پروردگار بزرگت تسبيح گوى. 

  75  سوگند به جايگاه‏هاى ]ويژه و فواصل معيّن‏[ ستارگان. 
 76 و آن سوگندى است بسيار بزرگ، اگر بدانيد! 

  77 كه اين ]پيام‏[ قطعاً قرآنى است ارجمند، 
  78 در كتابى نهفته ]لوح محفوظ[

 79 كه جز پاک‏شدگان بر آن دست نمی زنند ]كه جز پاكان كسى از آن آگاه نيست[ 
 80 ]وحیی[ نازل شده از جانب پروردگار جهانيان است. 



18

یگانۀ بی همتا

»خدای من! مرا این عزّت بس که بندهٔ تو باشم و این افتخار بس که تو پروردگار منی، خدای من! 
تو همان گونه ای که من دوست دارم، پس مرا همان گونه قرار ده که تو دوست داری.1«

  امام علی                                                                                                                  

؛  ا اَنتَ کمَا اُحِبُّ فاَجعَلنی کمَا تحُِبُّ ّـً ا اَن اَکونَ لکََ عَبدًا وَ کفَیٰ بی فخَرًا اَن تکَونَ لی رَب 1ــ اِلهٰی کفَیٰ بی عِزًّ
بحارالانوار، مجلسی، ج 91، ص 92.	

مهم ترین اعتقاد دینی »توحید و یکتاپرستی« است. اسلام دین توحید و قرآن کتاب توحید است. 
همهٔ  دعوت  سرلوحهٔ  توحید  ندارد.  اعتبار  دیگری  اعتقاد  هیچ  توحید  به  اعتقاد  بدون  اسلام  در 
پیامبران بوده است. خداوند در قرآن کریم اخلاق، احکام و همهٔ اعمال فردی و اجتماعی مؤمنان را 
بر مدار توحید قرار داده است. توحید مانند روحی در پیکرهٔ معارف و احکام دین حضور دارد و به 

آن حیات و معنا می بخشد؛ 
از اين رو شایسته است دربارهٔ ابعاد این اصل اساسی بیشتر بیندیشیم:

1ــ حقیقت توحید چیست و مراتب آن کدام اند؟
2ــ مرز میان توحید و شرک چيست؟

3 ــ آیا درخواست از غیر خدا مساوی با شرک است؟



19

توحید و برخی مراتب آن1
توحید به معنای اعتقاد به خدای یگانه است؛ يعنی خدا بی همتاست و شريكی ندارد و این بیانگر اصل و 
حقیقت توحید است. رسول خدا، از همان آغاز رسالت خود، از مشرکان می خواست با گفتن جملهٔ 
»لااِلٰهَ اِلَّ اللّهُٰ« دست از شرک و بت پرستی بردارند و به خدای یگانه ایمان آورند. با گفتن این عبارت، 
تمام احکام و حقوق اسلامی فرد به رسمیت شناخته می شود و دفاع از حقوق او بر دیگر مسلمانان واجب 
می گردد و در زمرهٔ برادران و خواهران دینی قرار می گیرد. بنابراین، جمله »لااِلٰهَ اِلَّ اللّهُٰ« فقط یک شعار 
نیست بلكه پایبندی به آن، همهٔ زندگی فرد مسلمان را در رابطهٔ با خدا، خویشتن، خانواده، اجتماع و دیگر 

مخلوقات تغییر می دهد.
توحید و یگانگی خداوند مراتبی دارد که به برخی از این مراتب می پردازیم:

1ــ توحید در خالقیت: توحید در خالقیت عبارت از این است که معتقد باشيم خداوند تنها مبدأ و 
خالق جهان است، موجودات همه مخلوق او هستند و در کار آفرینش شریک و همتایی ندارد. 

اَللّهُٰ خالـِقُ كُل‏ِّ شیءٍ ...2   خدا آفرینندهٔ هر چيزى است …

2ــ توحید در مالکیّت: از آنجا كه خداوند تنها خالق جهان است پس تنها مالک آن نيز هست؛ 
زیرا هر کس که چیزی را پدید می آورد، مالک آن است.

ماواتِ وَ ما فِی الارَضِ ...3	  آنچه در آسمان ها و آنچه در زمین است، از آنِ خداست.  هِ ما فِی السَّ وَللِّٰ

3ــ توحید در ولایت: هر کس مالک چیزی باشد حق تصرف و تغییر در آن چیز را دارد، اما 
دیگران بدون اجازهٔ وی نمی توانند در آن تصرف یا از آن استفاده کنند. به این حق تصرف، ولایت و 

سرپرستی می گویند. 
  ]سرپرستى[ جز او ندارند

ّ
آنها هيچ ولى  مِن وَلـِیّ ٍ	

ٰ
... ما لـَهُم مِن دونهِ

و او در فرمانرواییِ خويش كسی را شريک نمی سازد.  اَحَـدًا4  	
ٰ
وَ لا يُشـرِكُ فی حُكـمِـه

از آنجا که خداوند، تنها مالک جهان است تنها ولیّ و سرپرست جهان نیز هست و مخلوقات، جز به 
اجازهٔ او نمی توانند در جهان تصرف کنند. چنین اجازه ای به معنی واگذاری ولایت خداوند به دیگری 
نیست، بلکه بدین معناست که خداوند آن شخص را در مسیر و مجرای ولایت خود قرار داده است. 

1ــ مباحث درس اوّل و دوم دربارهٔ توحید، برگرفته از مجموعه آثار استاد شهید مطهری، ج 2، صص 99 تا 107 و 119 تا 137 می باشد.
2 ــ سورهٔ زمر، آیه62ٔ.

3 ــ سورهٔ آل عمران، آیهٔ 109.
4ــ سورهٔ کهف، آیهٔ 26.



20

اگر خداوند پیامبر اکرم  را ولیّ انسان ها معرفی می کند، بدین معناست که ایشان را واسطهٔ ولايت 
خود و رسانندهٔ فرمان هايش قرار داده است.

پرورش  و  تدبیر  که  است  اختیاری  و صاحب  مالک  معنای  به  ربّ  ربوبیّت:  در  توحید  4ــ 
مخلوق به دست اوست. هر کس که خالق و مالک و ولیّ چیزی باشد می تواند آن را تدبیر کرده و 
پرورش دهد. از آنجا که خداوند تنها خالق، مالک و ولیّ جهان است، تنها ربّ هستی نیز می باشد. 
اوست که جهان را اداره می کند و آن را به سوی مقصدی که برایش معین فرموده هدایت می نماید 

و به پیش می برد.
البته باید به این نکته توجه داشت که توحید در ربوبیت بدان معنا نیست که موجودات، به خصوص 
انسان، نقشی در پرورش و تدبیر سایر مخلوقات ندارند؛ باغبانی که زحمت می کشد و به پرورش درختان 
اقدام می کند، رشد این درختان نتیجهٔ تدبیر اوست. بلکه، توحید در ربوبیت بدین معناست که این باغبان 

و تدبیرش همه از آنِ خدا و تحت تدبیر او هستند.
کشاورز وقتی خود را با دیگران، یعنی کسانی که در کِشت زمین او دخالتی نداشته اند، مقایسه 
می کند می بیند که این کِشت حاصل دسترنج خودش است، اما وقتی رابطهٔ خود را با خدا بررسی 
براساس  او  زرع  و  و کشت  آن خداست  از  توانش  و  نیرو  هم  و  هم خودش  که  می بیند  می کند، 
استعدادی که خداوند در آن قرار داده رشد کرده و محصول داده است. در نتیجه، در می یابد که 

زارع حقیقی و پرورش  دهندهٔ اصلی زراعتِ او خداست و باید شکرگزار او باشد.1

ا	           بگو: آیا جز خدا پروردگارى را بطلبم قُل اَغَیـرَ اللّهِٰ اَبغی رَبًّ
در حالى که او پروردگار همه چیز است؟... وَهُـوَ   رَبُّ   کُـلِّ   شَـیءٍ ... 2  	

1ــ اشاره به آیات 63 تا 67 سورهٔ واقعه.	
2ــ سورهٔ انعام، آیهٔ 164.

بیشتر  بدانیم

واژهٔ » رب«، در قرآن کریم از اهمیت فراوانی برخوردار است و بعد از واژهٔ »اللّهٰ« بیشترین 
آمده است.  کریم  قرآن  بار در  نهصد  از  بیش  كلمه رب  دارد.  الهی  اسمای  میان  را در  فراوانی 

عبارت »رَبّ  العالمَینَ« نیز بیش از چهل بار در قرآن تکرار شده است.



21

شرک و مراتب آن
شرک به معنای شریک قرار دادن برای خدا است. هر کس که معتقد باشد خداوند شریک دارد 
مشرک به حساب می آید. شرک نیز مانند توحید درجاتی دارد که متناسب با درجات توحید، به برخی 

از آنها می پردازیم:
1ــ شرک در خالقیت: اگر کسی معتقد باشد که این جهان را چند خالق آفریده اند، گرفتار شرک 

در خالقیت شده است. 
سؤال: چرا خداوند در آفرینش جهان شریکی ندارد؟

 این تصور که چند خدا وجود دارد و هر کدام خالقِ بخشی از جهان اند، یا با همکاری یکدیگر این 
جهان را آفریده اند، به معنای آن است که هر کدام از آنها محدود و ناقص هستند و به تنهایی نمی توانند 

کل جهان را خلق کنند.
 همچنین به معنای آن است که هر یک از خدایان کمالاتی دارند که دیگری آن کمالات را ندارد وگرنه 
عین همدیگر می شوند و دیگر چند خدا نیستند. چنین خدایان ناقصی، خود، نیازمند هستند و هر یک 

از آنها به خالق کامل و بی نیازی احتیاج دارد که نیازش را بر طرف نماید.
پس تصور چند خدايی صحيح نيست و خدای واحد آفرينندهٔ جهان است.

بیشتر  بدانیم

مثال زیر می تواند ما را در درک بهتر یکتایی خداوند کمک کند: 
دریای بدون ساحل و بیکرانی را فرض کنید که از هیچ جهت محدود نباشد؛ نه از جهت عمق و 
ارتفاع و نه از جهت طول و عرض، یعنی از هر جهت بیکران باشد. آیا با این فرض می توان دریای 

دومی را در کنار این دریا قرار داد؟ 
بودن  قهّار«  »واحد  نمی دهد.  قرار  دیگر  دریای  برای  خالی  دریا، جای  این  که  است  روشن 
خداوند که در آیهٔ 16 سوره رعد بیان شده، به معنای آن است كه جای خالی برای غیر باقی نگذاشته 

است تا آن غیر، خود را نشان دهد.

2ــ شرک در مالکیت: اعتقاد به اینکه علاوه بر خداوند و در کنار او، دیگران هم مالک بخشی 
از جهان هستند. اگر کسی معتقد به شرک در خالقیت باشد، معتقد به شرک در مالکیت نیز خواهد 

بود. 



22

3ــ شرک در ولایت: اعتقاد به اینکه علاوه بر خداوند و در کنار او، ديگرانی نيز هستند که 
سرپرستی جهان را بر عهده دارند و خودشان حق تصرف در جهان را دارا می باشند.

4ــ شرک در ربوبیّت: اعتقاد به اینکه علاوه برخداوند و در کنار او، دیگرانی نیز هستند که تدبیر 
امور موجودات را برعهده دارند. اگر کسی در کنار ربوبیّت الهی، برای خود یا سایر مخلوقات حساب 
جداگانه باز کند و گمان کند که کسی می تواند مستقل از خداوند، امور را تدبیر کند گرفتار شرک شده 

است. 

تدبّر در قرآن

الف( با توجه به اهمیت سورهٔ توحید و جایگاه آن در قرآن کریم، در آيات این سوره تدبرّ کنید و 
پیام های آن را به دست آورید.

مَدُ )٢( لمَ یَـلدِ وَ لمَ یولدَ )٣(  حیمِ  قُل هُوَاللّهُٰ اَحَدٌ )1( اَللّهُٰ الصَّ حمٰنِ الـرَّ بسِمِ اللّهِٰ الـرَّ
وَ لمَ یَکُن لهَو کُفُوًا اَحَدٌ )٤(  

........................................................ 1ــ

........................................................ 2ــ 

........................................................ 3ــ 
ب( با توجه به  آیه 16 سورهٔ رعد، به سؤالات زير پاسخ دهيد:

بگو پروردگار آسمان ها و زمين كيست؟  ماواتِ وَ الاَرضِ	 قُل مَن رَبُّ السَّ
بگو خدا است، قُلِ اللّهُٰ	

بگو آيا غير از او سرپرستانى گرفته‏ايد که  اَوليِـاءَ	
ٰ
قُل اَ فَـاتَّخَذتُم مِن دو نـِه

]حتّى[ اختیار سود و زيان خود ندارند؟ ا  	 لا يَملكِونَ لَِنفُسِهِم نفَـعًا وَ لا ضَـرًّ
بگو آيا نابینا و بينا برابر است؟ قُل هَل يَسـتـَوِى الاَعمى‏ٰ وَ الـبـَصيـرُ	

يا تاریکی ها و روشنایی  برابرند؟ اَم هَل تسَـتوَِى الظُّلمُاتُ وَ الـنّورُ	
داده‏اند قرار  خدا  براى  شریک هایی  آنها  یا  اَم جَـعَـلوا  لـِلّٰـهِ شُـرَكاءَ 	
كه ] آن شریكان هم[  مثل خداوند آفرینشی داشته اند    فَـتشَابـَهَ الخَلـقُ عَـليَـهِم	

ٰ
خَلقَوا1 كَخَلقِه

و در نتیجه ]این دو[ آفرینش بر آنان مشتبه شده  است                              	
]و از این رو شریکان را نیز مستحق عبادت دیده اند؟![ 	

١ــ فاعل در عبارت »خَلقَوا« ضمیر »واو« است که به شرکاء برمی گردد.



23

بگو خدا آفرینندهٔ هر چیزی است، قُلِ الـلّهُٰ خالقُِ كُلّ ِ شَىءٍ	
و او يكتای مقتدر است. وَ هُـوَ الواحِـدُ القَهّارُ	

1ــ کسی را می توانیم به عنوان ربّ خود انتخاب کنیم که ……… .
2ــ کسی که اختیار سود و زیان ………………… نمی تواند …………… .

3ــ در چه صورت جا داشت که مردم در اعتقاد به توحید در شک بیفتند؟ 
ج( مراتب توحید یا شرک را در آیات ذکر شده مشخص کنید.	

.......................................................................

.......................................................................

طرح چند سؤال
مرز توحید و شرک کجاست؟ آيا اگر کسی پزشک را وسیلهٔ درمان و بهبود بیماری بداند مشرک 
است؟ آیا اگر کسی از غیر خدا درخواست کمک کند گرفتار شرک شده است؟ آیا اگر کسی دعا را 
وسيلهٔ جلب مغفرت الهی و صدقه را وسيلهٔ دفع بلا بداند مشرک است؟ و بالاخره، آیا توسل به پیامبران 

و معصومین  شرک به حساب می آید؟
در پاسخ به سؤال های فوق می گوییم:

اوّلاً خداوند رابطه علیّت را میان پدیده های جهان حاکم کرده است. آتش موجب گرما و روشنی و 
دارو سبب شفا و بهبودی است. پزشک وسیلهٔ درمان، معمار عامل بنای ساختمان و معلم نیز وسیلهٔ 

تعلیم و تربیت است.
در امور معنوی نیز همین گونه است. دعا سبب آمرزش، صدقه موجب دفع بلا، و صلهٔ رحم موجب 

افزایش طول عمر است. 
همهٔ این روابط توسّط خود خداوند طراحی شده و به اذن و ارادهٔ او صورت می گیرد. بنابراین، کسی 
که برای آموختن نزد معلم می رود، یا برای درمان به پزشک مراجعه می کند، نه تنها معلم و پزشک را 

شریک خداوند قرار نداده، بلکه به قانون الهی عمل کرده است.
ثانیاً همان گونه که درخواست از پزشک برای درمان بیمار با توحید منافاتی ندارد، درخواست از 
اولیای الهی برای اجابت خواسته ها نیز منافاتی با توحید ندارد؛ زیرا پزشک به واسطهٔ استفاده از اسباب 

مادی و اوليای الهی به واسطهٔ اسباب غیر مادی و با اذن خداوند این کار را انجام می دهند.



24

هم اندیشی
به نظر شما، چرا دقيقاً در زمانی که مسلمانان در پرتو بیداری اسلامی، در حال معرفی اسلام 
نفع  به  تغییر  در حال  به سرعت  و حتی جمعیت کشورهای صنعتی  بودند  مردم جهان  به  حقیقی 

مسلمانان بود، چنین جریانی شکل گرفت؟ 

عقیده به توانایی پیامبر اکرم    و اولیای دیندر برآوردن حاجات انسان )مانند شفا دادن( وقتی موجب 
شرک است که این توانایی را از خود آنها و مستقل از خدا بدانیم. اما اگر این توانایی را صرفاً از خدا و انجام 
آن را با درخواست اولیا از خداوند و به اذن خدا بدانیم عین توحید است و از این جهت مانند اثر شفابخشی 
داروست که خداوند به آن بخشیده است.این توانایی تنها به زمان حیات دنیوی پیامبر اکرم  اختصاص ندارد 
و پس از رحلت ایشان نیز استمرار دارد. به عبارت دیگر، روح مطهر رسول خدا پس از رحلت زنده است 
و می تواند به انسان ها یاری برساند1. اکنون اگر ما از رسول خدا  چیزی درخواست کنیم، درخواست از  
جسم ایشان نیست، بلکه از حقیقت روحانی و معنوی ایشان است.آیا اگر کسی از پدر و مادرش و یا هر مؤمنی 

بخواهد که برای سعادتمندی او دعا کند، چنین درخواستی شرک آلود است؟
شده،  مشهور  »تکفیری ها«  به  امروزه  که  جریانی  از  غير  مسلمانان،  از  گروهی  هیچ 
چنین درخواستی را شرک آلود نمی دانند. جريان تکفیری  در سال های اخیر برخی از 
جوامع و کشورهای اسلامی را گرفتار خود كرده است. پیروان این جریان فکری خشک 

و غيرعقلانی با تفکر غلطی که دربارهٔ توحید و شرک دارند، هر مسلمانی را که مانند آنها نمی اندیشد، 
توسّل  می گویند  اين جريان  پيروان  می شمارند.  واجب  را  او  گاه کشتن  و  می خوانند  کافر  و  مشرک 
پیامبران و معصومین شرک است.طلب دعا و شفيع قرار دادن دیگران برای اینکه خدا انسان را  به 

ببخشد، شرک است و همچنين  معتقدند این گونه افراد کافر هستند و مسلمان محسوب نمی شوند.
متأسفانه این جریان، بزرگ ترین ضربه را بر اسلام وارد کرد و سبب تنفّر برخی از مردم جهان از 

دین اسلام شد. 

١ ــ نمونهٔ بارز این موضوع شهیدان هستند که به تصریح قرآن کریم زنده اند و مانند زمان حیات در دنیا و بلکه بیشتر از آن، از احوال این 
دنیا با خبر هستند )سورهٔ بقره، آیه154ٔ( و معلوم است که مقام پیامبر مکرم اسلام  بالاتر از شهیدان است.

https://www.roshd.ir/112204-1-5


25

دانش تکمیلی )١(
جریان »تکفیری« که این روزها گروه های مختلف با نام های گوناگونی را شامل 
می شود، ریشه در یک جریان تاریخی در تاریخ اسلام دارد. برای شناخت ریشه های 

تاریخی این جریان، به محتوای این رمزینه مراجعه کنید. 

بیشتر  بدانیم

ذکر نمونه هایی از توسّل در قرآن کریم
1ــ قرآن کریم نقل می کند که فرزندان یعقوب از پدرشان درخواست کردند که برای آنها طلب 

آمرزش کند و یعقوب نیز به آنان وعدهٔ دعا داد.1 
2ــ قرآن کریم بیان می کند که استغفار پیامبر در حق گنهکاران مؤثر است: 

هَ توّاباً  سولُ لوََجَدُوا اللّٰ وَ لوَاَنَّهُم اِذ ظلَمَوا اَنفُسَهُم جاءوکَ فَاستغَفَرُوا اللّٰهَ وَ استغَفَرَلهَُمُ الرَّ
رَحیماً 2 

اگر آنان وقتی به خود ستم کرده بودند، پیش تو می آمدند و از خدا آمرزش می خواستند و پیامبر 
برای آنان طلب آمرزش می کرد، قطعاً خدا را توبه پذیرِ مهربان می یافتند.

همچنین در تاریخ آمده است که مسلمانان در زمان پیامبر برای درخواست دعا نزد آن حضرت 
می آمدند. پس از رحلت ایشان نیز کنار قبر ایشان می رفتند و یا از دور درخواست خود را مطرح 

می کردند.3

١ ــ سورهٔ یوسف، آیات 97 و 98.
2ــ سورهٔ نساء، آیه 64.

3 ــ سنن دارمی، أبو محمد الدارمی،  ج1، صص 43 و 44 )باب: اکرم اللّٰه نبیّه بعد موته(؛ وفاء الوفاء بأخبار دار المصطفی،علی بن عبداللّٰه 
سمهودی، ج2، ص 549.

https://www.roshd.ir/112204-1-6


26

اندیشه و تحقیق

باور به توحید در خالقیت، مالکیت، ولایت و ربوبیّت چه تأثیری در زندگی ما می گذارد؟

دانش تکمیلی )2(
آیا تبرک جستن به قبور یا بارگاه اولیای الهی شرک به حساب می آید؟

همین  جز  که  ببینید  تا  کنید  مشاهده  روبه رو  رمزینه  در  را  سؤال   این  به  پاسخ 
گروه های تکفیری و ریشه های تاریخی آنان، هيچي ک از فرقه های مسلمان و علمای 

اسلامی این امور را شرک به حساب نمی آورند.

https://www.roshd.ir/112204-1-7




28

قرائت
ه ه انعام؛ آيات 159  تا آخر سور سور

ید.
ت کن

 دق
 آن

ای
معن

 به 
د و

وانی
 بخ

مله
ه ج

له ب
جم

ت، 
قرائ

ی 
گو

ه ال
جه ب

 تو
رابا

س 
 در

ات
آی

نی
خوا

فرد
ع و

تما
اس

ذیَن فـَرقوا دینــهَمُ    وஐَانوا شِیَــعًا    لسَتَ مِنهمُ ف௽ ش௽َءٍ‘  Lا ،ِان
ئــُهُمــ  بـِ ما ஐانوا یَـفعَلونَ � اِنـ ما اَم ـُرهُم اِل௽َ االلهِ    ثـمُــ  ینَُبـِّ
یّـِئـَ ۀِ ءَ بِــالس ءَ بِــالحَسَنـۀَِ    فلََه{ عَشُر امَثـالِـها  « وَمنَ ج ا منَ ج ا
௽نهَ دى ௽ن ایـظُلمَونَ � قلُ انِ امِثـلَها   وَهُم ل ّ فَلاا یُج ـزي الِ
َ  ابِــرهیمَ حَنیــفًا« صِراطٍ مُستَــقیـمٍــ    دینــً ـا قِیـمًَا   مِلۀ ௽اِل ௽ّرَب
௽஑ُُوَ نس   ௽صَلاات ،انَ مِنَ، الـمُشِرکیَن �  قلُ اِنஐ  وَما
ا شَریـکَ لَـه{‘  ـلمَیَن �  ل  اللهِِ   رَبّ،ِ الـع   ௽وَمَحیـايَ   وَ مَمات
لُ الـمُسلمِیَن � قلُ اغََیرَ االلهِ َلکَِ  امُِرتُ    وَ انَـــَا او وَبـِ ذ
اتکَسِبُ ஐُـل نَـفسٍ ابَغ௽ رَبّـًـا   وَهُ وَ ربஐ َُـلِّ ش௽َءٍ‘وَل
اتــَِزرُ  وازِرَةٌ  وِزرَ  اخُـري ‘ ثُـمــ  اِل௽ رَبّـ஑ِـمُــ ا َ�َ  « وَ ل اِلّ
مَرجِع஑ُُمــ   فیَنُبَّـِئـ஑ُـمُــ بـِ ما کنُتُــمــ فیـهِ تَختـلَـِفونَ، �
ارَضِ    وَ رَفعََ بَـعض஑َُمــ ئِـفَ ال ذي جَعل஑ََُـمــ خَل Lوَهُ وَا
فَـوقَ  بَــعضٍ  دَرَجتٍ،      لِـیَبلوஐَُُـمــ  فیـما  آتىــ!஑ُـمــۀ
اِن، رَبـکَ  سَریـعُ الـعِقابِ     وَ  اِنــه{ لَـغفَـورٌ  رََحیـمٌــ  �

اَ���ِ� سورَةُ ال

https://www.roshd.ir/112204-1-8


29

ترجمه

با آنها  كسانى كه دين خود را پراكنده ساختند و فرقه فرقه شدند، تو هیچ پیوندی 
انجام  آنچه  به  گاه  آن  با خداست.  فقط  كارشان  نيستى[،  ايشان  ]ومسئول  نداری 

  159 مى‏دادند، آگاهشان خواهد كرد. 
هر كس كار نيكى بياورد، ده برابر آن ]پاداش‏[ خواهد داشت و هر كس كار بدى 

  160 بياورد، جز مانند آن جزا نيابد و بر آنان ستم نرود. 
بگو : »آرى! پروردگارم مرا به راهی استوار هدايت كرده است؛ دينى پايدار، آيين 

 161 ابراهيم؛ همان که حق گرا بود و در زمرهٔ مشركان نبود.« 
بگو : »در حقيقت، نماز من و ]ساير[ عبادات من و زندگى و مرگ من، براى خدا، 

 162 پروردگار جهانيان است.« 
163 ]كه‏[ او را شريكى نيست، و بدین ]اقرار و اعتقاد[ دستور يافته‏ام، و من نخستين مسلمانم.« 

و  است،  چيزى  هر  پروردگار  او  اينكه  با  بجويم؟  پروردگارى  خدا  جز  »آيا  بگو: 
هيچ كس کاری نمی کند، مگر اینکه بر دوش خودش خواهد بود، و هيچ باربردارى 
بار ]گناه‏[ ديگرى را بر دوش نمی کشد. سپس بازگشت شما به سوى پروردگارتان 
  164 خواهد بود و او شما را به آنچه در آن اختلاف مى‏كرديد، آگاه خواهد كرد.« 
شما  از  بعضى  درجات  و  داد،  قرار  جانشين  زمين  در  را  شما  كه  كسى  اوست  و 
را بالاتر از بعضى ديگر قرار داد، تا شما را به وسيله آنچه در اختيارتان قرار داده 
بيازمايد. به یقین، پروردگار تو به سرعت کیفر می دهد، و ]هم‏[ او بس آمرزنده مهربان 

 165 است. 



30

توحید و سبک زندگی
نهادن توان  سر  گر  جانان  آستان  زد1بر  توان  آسمان  بر  سربلندی  گلبانگ 

وقتی برای خرید یک کالا به بازار می رویم، معمولاً با رسیدن به اولین مغازه و دیدن اولین نمونه 
دست به خرید نمی زنیم، بلکه با جست وجو، بهترین ها را انتخاب می کنیم.

امروزه در بازار سبک زندگی، سبک های گوناگونی از زیستن تبلیغ می شود که ما باید از میان آنها 
بهترین را انتخاب کنیم. انتخاب هر یک از این سبک ها، مسیر زندگی ما را تغییر می دهد و سرنوشت دنیا و 
آخرت ما را رقم می زند. وقتی برای خرید یک کالا، آن چنان دقت و حساسیتی به خرج می دهیم، پس باید 
این انتخاب مهم بر اساس فکر و به دور از احساسات باشد و دلیلی محکم و عقل پسند از آن حمایت کند. 
خوب است بدانیم که هر سبکی از زندگی، ریشه در اندیشه های خاصی داشته و از جهان بینی2 ویژه ای 

سرچشمه می گیرد. شناخت آن ریشه ها کمک فراوانی به تصمیم گیری درست ما خواهد کرد.
در  و  دارد  توحیدی  در جهان بینی  ریشه  که  است  زندگی  از  نیز شیوه ای  توحیدی«  »زندگی 

درس‌های گذشته تا حدودی با این جهان بینی آشنا شدیم.
در این درس می خواهیم به این پرسش پاسخ دهیم که ایمان به خداوند، به عنوان خالق و پروردگار 
جهان، چه سبکی از زندگی را به دنبال می آورد و در مقابل آن کدام سبک از زندگی قرار می گیرد؟

1ــ  غزلیات، حافظ، غزل شمارهٔ 154.
2ــ  جهان بینی به معنای نوع نگاه و نگرش انسان یا یک مکتب به جهان و هستی است.



31

یادآوری
در پایهٔ دهم، این اصل کلی را آموختیم که افکار و اعتقادات هر فرد مهم ترین عامل در تعیین هدف ها 
و رفتارهای اوست؛ مثلاً اگر کسی پذیرفت و ایمان پیدا کرد که سعادت بشر در کسب ثروت است و 
انسان فقط با لذات مادی خوشبخت می شود، به طور طبیعی، زندگی خود را صرف رسیدن به همین 
هدف می کند. یا اگر کسی چنین اندیشید و واقعاً معتقد شد که دانش و آگاهی، بزرگ ترین کمال انسان 
است و هیچ امر دیگری با آن قابل مقایسه نیست، عمر خود را به کسب علم خواهد گذراند و در همین 

راه تلاش خواهد کرد.
پس هر فردی متناسب با اعتقادات خویش، مسیر زندگی خود را انتخاب و بر همان اساس رفتار 

خواهد کرد.

بازتاب توحید در زندگی
خداوند  که  انسانی  بگوییم  می توانیم  فوق  اصل  به  توجه  با 
او  که  دارد  ایمان  و  است  پذیرفته  جهان  خالق  تنها  به عنوان  را 
خواهد  اعتقاد  این  با  متناسب  رفتاری  است،  هستی  پروردگار 
چنین  داد.  خواهد  قرار  خدا  را  خود  زندگی  جهت  و  داشت 
به عنوان مثال،  انسانی در مسیر »توحید عملی« حرکت می کند. 
می توانیم از جعفربن ابی طالب یاد کنیم که در حضور »نجاشی«، 
توصیف  این گونه  را،  اعتقاد  این  پذیرش  اثرات  حبشه،  پادشاه 

کرد:
»ما قبلاً قومی جاهل بودیم، بت می پرستیدیم، مردار می خوردیم، مرتکب زشتی ها می شدیم، پيوند 
خويشاوندی را قطع می کردیم، بی پناه را پناه نمی دادیم و قوی، ضعیف را می بلعید. این چنین بودیم تا 
اینکه خداوند از میان ما پیامبری مبعوث فرمود که خانواده اش را می شناسیم و به صداقت و امانت داری 

و عفتش ایمان داریم.
پدرانمان  و  كه خود  را  آنچه  و  کنیم  عبادت  بدانیم،  یگانه  را  او  که  فراخواند  به خدا  را  ما  پیامبر، 
می پرستیدیم کنار بگذاریم، چیزی را شریک او قرار ندهیم، او ما را به عدل، احسان، راستی، درستی، 
امانت داری و نیکی نسبت به خویشان و همسایگان دعوت کرد و از خوردن مال یتیم و ارتکاب فحشا 
و منکر و دروغ نهی کرد و دستور داد نماز را به پا داریم، زکات بپردازیم و ماه رمضان را روزه بگیریم، 



32

ما نیز او را تصدیق کرده و به او ایمان آوردیم و از او پیروی کردیم.« 1
البته، از آنجا که ایمان همهٔ افراد یکسان نیست و دارای شدت و ضعف است، میزان تأثیر گذاری این 
اعتقاد بستگی به درجهٔ ایمان افراد به توحید و یکتا پرستی دارد. هرچه ایمان قوی تر باشد تأثیر عملی آن 
در زندگی بیشتر و هرچه ضعیف تر باشد تأثیر آن کمتر خواهد بود. با این معیار، هرکس می تواند درجهٔ 

ایمان خود و تأثیر آن را در زندگی خویش بررسی کند.

1ــ سیرة النبّی، ابن هشام، به تحقیق شیخ محمود طهطاوی، ج 1، صص 308ــ304.
2 ــ سورهٔ آل عمران، آیهٔ 51.

تدبّر در قرآن )١(
با تدبر در آیه زیر به سؤالات پاسخ دهید:

همانا خداوند پروردگار من و پروردگار شماست اِنَّ الـلّـٰهَ رَبّی وَ رَبُّکُم	
پس او را بندگی کنید فَاعبُـدوهُ	

]که[ این راه راست ]و درست[ است.  هٰذا صِراطٌ مُستـَقیم2ٌ	
1ــ چرا تنها خداوند را باید عبادت کرد؟

2ــ چرا خداوند بندگی خود را، راه راست و درست زندگی بیان کرده است؟

توحید عملی دارای دو بعد فردی و اجتماعی است که به تبیین هر یک می پردازیم:
فرمان های خدا  از  زندگی خود  در  هرکسی  ثمرات آن:  و  توحید عملی  فردی  بُعد  الف( 
اطاعت کند، گام در مسیر توحید عملی گذاشته است. چنین فردی می کوشد تمایلات درونی و 
انتخاب  در  الهی قرار دهد؛ مثلاً  تصمیم ها و فعالیت های خود را در جهت خواست و رضایت 
پوشش  نوع  انتخاب  در  حتی  و  ورزش  تفریح،  تحصیل،  چگونگی  در  دوست،  شغل،  همسر، 
دایرهٔ  از  می کند  تلاش  و  می گیرد  درنظر  را  خدا  خود  روزانهٔ  برنامه های  تمام  در  کلُی  به طور  و 

فرمان های او خارج نشود.
از نظر انسان موحّد هیچ حادثه ای در عالم بی حکمت نیست، گرچه حکمت آن را نداند. از همین رو 
موحّد واقعی همواره انسانی امیدوار است. در مقابل سختی ها و مشکلات، صبور و استوار است و 
آنها را زمینهٔ موفقیت های آینده اش قرار می دهد. باور دارد که دشواری های زندگی نشانهٔ بی مهری 

خداوند نیست، بلکه بستری برای رشد و شکوفایی اوست.



33

که هر چه بر سر ما می رود ارادت اوستسر   ارادت  ما و  آستان  حضرت  دوست

نهـادم آینه هـا در مقابـل رخ دوسـت1نظیر دوست  ندیدم، اگرچه از مه و مهر

انسان موحد، چون زندگی خود را بر اساس رضایت خداوند تنظیم کرده و پیرو فرمان های اوست، 
شخصیتی ثابت و پایدار دارد و برخوردار از آرامش روحی است. 

انسان موحد موجودات جهان را مخلوق خدا می بیند و می داند که خداوند او را در برابرشان مسئول 
قرار داده است. بر  همین اساس امام علی  به مردم زمان خود و همهٔ مردمی که به خدا ایمان دارند 

می فرماید:
»تقواى الهى پیشه کنید؛ هم در مورد بندگان خدا، هم در مورد شهرها و آبادى ها؛ چرا که شما 
او  از عصیان  و  کنید  اطاعت  را  خدا  مسئولید.  چهارپایان  و  سرزمین ها  حتى  اینها  همه  برابر  در 

بپرهیزید.«2

خود ارزیابی
با تفکر در رفتارهای خود، بررسی کنید که تا چه اندازه ویژگی های توحید فردی در شما وجود 

دارد.

1 ــ دیوان حافظ، غزل شماره ٥٨.
2ــ نهج البلاغه، بخشی از خطبهٔ ١٦٧.

3ــ سورهٔ فرقان، آیهٔ 43.

در مقابل، اگر کسی دل به هوای نفس )بت درون( سپرده و او را معبود خود قرار دهد و اوامرش را 
به فرمان های خداوند ترجیح دهد یا در پی کسب رضایت قدرت های مادی و طاغوت ها )بت های بیرون( 

برآید، چنین شخصی گرفتار شرک عملی شده است. 

آیا دیدی آن کسی را که هوای نفس خود را معبود خود گرفت، اَ راَیتَ مَنِ اتَّخَذَ اِلـٰهَه و هَواهُ	
آیا تو ضامن او می باشی ]و به دفاع از او برمی خیزی[؟ اَفَانَتَ تکَونُ عَلیَهِ وَکیل3ً	



34

تدبّر در قرآن )2(

با توجه به آیهٔ زیر به سؤالات پاسخ دهید:

از مردم کسى هست که خدا را بر یک جانب وَ مِنَ النّاسِ مَن یَعـبُـدُ اللّهَٰ عَلىٰ حَرف1ٍ	
و کنـاره‏اى ]تنها به زبـان و هنگام وسعت و 	

	 آسودگى[ عبادت و بندگى می کند،
پس اگر خیری به او رسد، دلش به آن آرام 	 	

ٰ
فَـاِن اَصابـَه و خَیـرُنِ اطمَانََّ بهِ

می گیرد 	
و اگر  بلایی به او رسد، از خدا رویگردان 	 	

ٰ
وَ اِن اَصابـَتـهُ فِتنةَُنِ انقَلبََ عَلىٰ وَجهِـه

می شود. 	
او در دنیا و آخرت، ]هر دو[، زیان می بیند. نـیا وَ الآخِرَةَ	 خَسِرَ الدُّ

این همان زیان آشکار است. ذٰلـِکَ هُـوَ الخُسـرانُ الـمُبیـن2ُ	

1ــ پرستشی که از روی ایمان باشد با پرستشی که از روی تردید باشد چه تفاوتی دارد؟
پیش  متفاوت  آنها می رسد دو روش  به  که  هر خیر و شری  برابر  در  انسان ها  برخی  2ــ چرا 

می گیرند؟

1ــ کلمه )حرف( به معنای طرف، لبه ، جانب و کناره هر چیزی است. »علی حرفٍ« اشاره به این دارد که بعضی از مردم برطرف و كنارهٔ دين 
و ایمان ايستاده‏اند و در متن ايمان و اسلام قرار ندارند؛ روشن است كسانى كه در لبه چيزى قرار گرفته‏اند در آن چیز مستقر و پا بر جا نيستند و 
با تكان مختصرى از مسير خارج مى‏شوند. عبادت افراد مورد نظر مقطعى است، نه هميشگى؛ وقتى خيری به آنها مى‏رسد عابد هستند و هنگامى 

كه شری به آنها مى‏رسد، از خدا رویگردان می شوند. 
2ــ سورهٔ حج، آیهٔ 11.

تسلیم بودن در برابر امیال نفسانی و فرمان پذیری از طاغوت باعث می شود شخص، درونی ناآرام و 
شخصیتی ناپایدار داشته باشد؛ زیرا از یک سو هوای نفس وی هر روز خواستهٔ جدیدی جلوی روی او 
قرار می دهد و از سوی دیگر، قدرت های مادی که هر روز رنگ عوض می کنند او را به بردگی جدیدی 

می کشانند.



35

به معنای قرار گرفتن همهٔ  بعُد اجتماعی توحید  بُعد اجتماعی توحید عملی و ثمرات آن:  ب( 
ارکان یک جامعه در جهت خداوند و اطاعت همه جانبه از اوست. مهم ترین رکن یک جامعه حکومت 
آن است. وقتی یک جامعه توحیدی است که حاکم آن بر اساس قوانین الهی به حکومت رسیده باشد و 
همان شرایطی را که خداوند برای حاکم تعیین کرده است دارا باشد و بکوشد قوانین الهی را در جامعه 

به اجرا درآورد.
یک جامعه، علاوه بر رکن سیاسی، دارای ارکان دیگری مانند اقتصاد و فرهنگ نیز هست. جامعه ای 
که در مسیر توحید اجتماعی حرکت می کند، اقتصاد و فرهنگ و سایر ابعاد و ارکان آن نیز به سوی 

اجرای فرمان های خدای یگانه پیش می رود و به صورت جامعه ای عدالت گستر در می آید. 
جامعهٔ توحیدی، حکومت کسانی را که خداوند به آنها حق حکومت نداده است نمی پذیرد، با آنان 
که نسبت به خداوند و مسلمانان دشمنی می ورزند، دوستی نمی کند، با ظالمان مبارزه می کند،بنابه فرمان 
خداوند، از محرومان و مستضعفان حمایت می کند و به این سخن خداوند گوش فرامی دهد که فرموده 

است:

ای کسانی که ایمان آورده اید یا اَیُّهَا الَّذینَ آمَنوا	
دشمن من و دشمن خودتان را دوست نگیرید، کُم اَولیاءَ 	 لا تـَتَّخِذوا عَدُوّى وَ عَدُوَّ

]به گونه ای که[ با آنان مهربانی کنید ةِ	 تُلقونَ اِلیَـهِم باِلـمَوَدَّ
حال آنکه آنان به دین حقّی که برای شما آمده است، کفر  وَ قَد کَفَروا بـِما جاءکَُم مِنَ الحَقّ‏ِ...1 	

ورزیده اند… 	

ارتباط دوسویۀ توحید فردی و اجتماعی
به  متقابل وجود دارد. هر قدر که مردم یک جامعه  رابطهٔ  توحید  بعُد اجتماعی  و  بعُد فردی  میان 
سوی توحید حرکت کنند ارکان جامعه نیز بیشتر رنگ توحیدی به خود می گیرد؛ همان طور که هر قدر 
نهادهای اجتماعی در خدمت اجرای قوانین الهی باشد، زمینه برای رشد انسان ها و حرکت به سوی 

خداوند و زندگی موحدانه آسان تر می گردد.
 از این رو، اگر قرار باشد همه فقط خواسته ها و تمایلات دنیوی خود را دنبال کنند و تنها منافع خود 
را محور فعالیت اجتماعی قرار دهند و اهل ایثار و تعاون و خیر رساندن به دیگران نباشند، تفرقه و تضاد 

1 ــ سورهٔ ممتحنه، آیهٔ ١.



36

جامعه را فرا می گیرد و امکان رشد و تعالی از بین می رود. در چنین جامعه ای، روز به روز انسان های 
ستمگر قدرت بیشتری پیدا می کنند و دیگران را در خدمت امیال خود به کار می گیرند. در نتیجه، دیگر 
سخنی از حاکمیت خداوند و فرمان های او نیست، بلکه سخن از حاکمیت طاغوت و دستورهای اوست1. 

توحید و شرک در جهان امروز
توحید، روح و محور زندگی دینی و شرک روح و محور زندگی ضد دینی است. تا اینجا مراتب و 
ابعاد توحید را شناخته ایم. اکنون می خواهیم ببینیم زندگی انسان عصر حاضر تا چه اندازه توحیدی 
است و کدام یک از مراتب توحید در آن بیشتر مورد غفلت قرار گرفته است. منظور ما از انسان 

عصر حاضر تمام افراد جامعه نیست، بلکه جوّ حاکم بر اکثریت افراد است، نه تک تک افراد.
می دانیم که جوامع بشری، امروز از نظر صنعت و فنّاوری پیشرفت فراوانی کرده اند و این جوامع را 
نمی توان از این جهت با جوامع گذشته مقایسه کرد. همچنین انسان امروز کمتر از بت پرستان قبل از 

اسلام، که بیش از 360 بت را می پرستیدند2، به دنبال این قبیل بت پرستی هاست.
بنابراین، جای طرح این سؤال هست که آیا انسان و جوامع بشری به سوی زندگی توحیدی حرکت 

می کنند؟
در ابتدا به نظر می رسد که امروزه کمتر کسی گرفتار شرک باشد و از این جهت نیز بشر در مسیر 
پیشرفت می باشد، امّا یک واقعیت تلخ در اینجا وجود دارد و آن این است که گرچه شرک در قالب بت 
و مانند آن در میان بیشتر جوامع امروزی وجود ندارد، اما انواع دیگری از شرک که بسیار پیچیده تر 
از شرک قدیم است، در میان بشر به چشم می خورد که خوب است به آنها توجه کنیم و برای دوری از 

آنها تلاش نماییم؛ از جمله اینکه:
نظر  به  توجه  بدون  و  تلقی می کنند  را ملک خود  انسان ها، جهان خلقت  از  بسیاری  امروزه،  ١ــ 
مالک حقیقی آن، یعنی خدا، هرگونه که بخواهند در این جهان تصرف می کنند. این افراد و جوامع، 
در واقع خود را مالک و ولی و پرورش دهنده )ربّ( جهان می پندارند که از جمله پیامدهای آن تخریب 
محیط زیست، آلوده شدن طبیعت، پیدا شدن جوامع بسیار فقیر در کنار جوامع بسیار ثروتمند و مانند 
ُّکمُُ الاعَلی«3 می گفت و خود را پروردگار بزرگ  آنهاست. برخی از این انسان ها، مانند فرعون که »اَناَ رَب

1ــ مجموعه آثار، شهید مطهری، ج2، صص117ــ110.
2ــ تاریخ اسلام از آغاز تا هجرت، علی دوانی، ص 17.

3ــ سورهٔ نازعات، آیهٔ 24.



37

مردم معرفی می کرد؛ خود را مالک دیگر جوامع می پندارند و برای آنها تصمیم گیری می کنند.
و  کرده  فراموش  را  خدا  که  شده اند  سرگرم  دنیوی  امور  به  چنان  انسان ها  از  بسیاری  2ــ 
خداوند در قلب آنها جایگاهی ندارد؛ زینت دنیا و لذات و شهوات چنان در دلشان فزونی یافته 
است1.  نگذاشته  باقی  پروردگار  با  نیایش  معنویت  درک  و  خدا  با  انس  خلوتِ  برای  جایی  که 
گویی هوی و هوس و آنچه و آن کس که آنان را به هوس هایشان می رساند، بت و معبودشان شده 
و آنها را همچون خدا می پرستند؛ و از ابزارهای جدید مانند سینما، تلویزیون، ماهواره، اینترنت 

و سایر رسانه ها در این راه بهره می گیرند و یکسره از خدا و آخرت غافل شده اند.
به نظر شما وظیفهٔ ما در مقابل وضع موجود چیست و چگونه می توانیم به اصلاح جامعهٔ امروزی 

اقدام کنیم؟ 

تحلیل و بررسی

دربارهٔ این سؤال ها فکر کنید و در صورت نیاز با دبیر خود مشورت کرده و پاسخی برای هریک 
تهیه نمایید؛ سپس نتیجهٔ تحلیل و بررسی خود را در کلاس ارائه کنید.

ــ آیا به طور کلی انسان امروزی بیش از گذشته به یاد خداست؟
ــ آیا مردم در انتخاب نوع پوشش، غذا، تفریح، مشاهدهٔ فیلم، مطالعهٔ کتاب، ورود به سایت های 

اینترنتی و شبکه های اجتماعی حلال و حرام الهی را مراعات می کنند؟
ــ آیا بشر امروز، اصولاً به دنبال یادگیری تکالیف الهی خود است؟ 

و  آنها موردپسند  الگوهایی هستند که سبک زندگی  آیا  امروزی چگونه اند؟  بشر  الگوهای  ــ 
رضایت خداوند باشد؟

به نظر شما چگونه می توان مظاهر شرک را از جامعه دور کرد و مظاهر توحید را تقویت  ــ 
نمود؟

1ــ از نگاه قرآن، دنیا بد نیست و ما اجازه نداریم با بدبینی به آن نگاه کنیم؛ آنچه بد است این است که همهٔ همّ و غم ما دنیا شود و به همین زندگی 
دنیوی بسنده کنیم و هدف نهایی خود را دنیا قرار دهیم و از امور معنوی و جهان آخرت غافل شویم. به عبارت دیگر، دنیا بد نیست، فقط کم است 
و حیف است که انسان با آن همه ظرفیت ها به کم قانع شود؛ آدمی برای زندگی هفتاد سال نیست. )برگرفته از کتاب حکمت ها و اندرز های شهید 

مطهری، فصل نظر دین دربارهٔ دنیا(.



38

اندیشه و تحقیق

آیا می توان تنها به جنبهٔ فردی توحید عملی معتقد بود ولی جنبهٔ اجتماعی آن را قبول نداشت؟



39



40

قرائت
ه زمُر؛ آيات 11 تا 20 سور

ید.
ت کن

 دق
 آن

ای
معن

 به 
د و

وانی
 بخ

مله
ه ج

له ب
جم

ت، 
قرائ

ی 
گو

ه ال
جه ب

 تو
رابا

س 
 در

ات
آی

نی
خوا

فرد
ع و

تما
اس

قلُ اِنىّ امُِرتُ،     انَ اَعبُـــَد االلهَ    مُخلـِصًا لَـهُ اLدّیَن، � 
لَ الـمُسلِمیَن، � قلُ اِنىّ ـونَ  اَوஐَانَ ا ِ وَ امُِرتُ،   ل
اخَافُــ اِن عَصَیتُ رَبىّ عَذابَ یَـومٍ، عَظیـمٍــ � قلُِ االلهَ
اعَبــُ دُ مُخلـِصًا لَـه{ دین௽ � فاَعبــُ دوا ما شِئتـمُــ  مِن دونــِه ۀ
ذیَـن خسَِروا اَنـفُسَهمُــ  وَ اَهلیِهمــ Lـسِریَن، ا الخ ،قلُ اِن
ِ ஑َــ هُ وَ الخسُرانُ الـمُبـیُن،� ل ا  ذ ـَمـِۀ‘  اَل یَـومَ، الـقِـیــ
لَـهمُــ مِن، فَوقِ ـهِمــ ظُللٌَ مِنَ النّـــارِ     وَمِن، تَحتِهمِــ ظُللٌَ‘
عِبـــادِ  فَاتــقونِ، � عِبـــادَه{ ‘یــ فُ االلهُ بِــه ِ ஑ــ یـُخَـوِّ ل ذ
ذیَـن اجتنَبَُــواالطّاغوتَ    اَن یَـعبــُ دوها    وَ انَابوا اِل௽َ االلهِ Lوَا
ذیَن، یسَتــَ مِـعونَ الـقَولَ L لـهَمُُــ الـبشُري «  فبَشَّرِ عِبـادِ � اِّ
ئکَِ همُُــ االلهُ    وَ اوُلـ ذیَـن هَ دىـ Lئکَِ ا بِــعونَ احَسَنـهَ{‘ اوُلـ  ـیتَ فَ 
 ـلِمَۀُ الـعذَابِ الَـبابِ � اَفمََن حَق عَلیَـهِ ஐـَ  هُم اوُلوُاال
ذیَن، اتــقَوا Lِــِن ا஑ اَفَــانََت تنُــقِـذُ منَ  ف௽ِ النّـــارِ  �  ل
رَبــهمُــ    لـهَمُــ غُ ـَرفٌــ    مِن فَوقِـها  غُ ـَرفٌــ مَ بنیِـــٌۀ    تَج ـري
ا یُخلـِفُ االلهُ الـمیـعادَ  � ـُر  «  وَعدَ االلهِ  «   ل انَــه مِن تَحتِــهَا ال

سورَةُ الزَ�ــرِ

https://www.roshd.ir/112204-1-9


41

ترجمه

بگو : »من مأمورم كه خدا را ــ در حالى كه آيينم را براى او خالص گردانيده‏ام ــ 
   11 بپرستم.  

  12 و مأمورم كه نخستين کسی باشم که فرمان خدا را گردن نهاده است.«  
  13 بگو : »من اگر به پروردگارم عصيان ورزم، از عذاب روز بزرگ )قيامت( مى‏ترسم.«  
 14 بگو : »من تنها خدا را مى‏پرستم، در حالى كه دينم را براى او خالص مى‏كنم.«  
پس هر چه را غیر او می خواهید بپرستید؛ ]ولی به آنها‏[ بگو زیانکاران واقعی کسانی 
هستند که خود و بستگانشان را در روز قیامت به زیان انداخته اند ]و موجب هلاکت 

  15 و شقاوت خود و آنها شده اند[، آگاه باشید که زیان آشکار همین است.  
براى آنان از بالاى سرشان پوشش هايى از آتش، و در زير پايشان نيز پوشش هايى از 
آتش است؛ اين ]کیفری[ است كه خداوند با آن، بندگانش را بیم می دهد! اى بندگان 

 16 من! از نافرمانى من بپرهيزيد!  
]امّا[ آنان كه از پرستش طاغوت دوری گزیده و به سوى خدا باز گشته اند، بشارت 

  17 از آن آنهاست، پس بشارت ده به بندگان من  
همان هايى كه به سخن ها گوش مى‏دهند و بهترين آن را پيروى مى‏كنند، آنان هستند 

  18 كه خدا هدايتشان كرده و اینانند خردمندان  
آيا آن كس را كه فرمان عذاب براى او قطعى شده است، مى‏توانى از آتش نجات 

  19 دهى؟ 
بالاى  كه  است  غرفه‏هايى  ايشان  براى  كردند،  پيشه  الهى  تقواى  كه  كسانى  ولی 
آنها غرفه‏هايى ]ديگر[ بنا شده است  ]و[ نهرها از زير آن روان است. ]این[ وعده 

  20 خداست ]و[ خدا خلاف وعده نمى‏كند. 



42

 

فقط برای تو

بگو همانا نماز و عبادت هایم و زندگی و مرگم فقط برای خداست که پروردگار جهانیان است١.
در درس گذشته با سبک زندگی توحیدی و نیز آثار سوء شرک در زندگی آشنا شدیم. اکنون 
شایسته است بدانیم چگونه می توان به سوی پرستش خالصانهٔ این خدای بی همتا گام نهاد و یک 

زندگی توحیدی را تجربه نمود و آن گونه که خداوند می پسندد، زندگی کرد.

 العالمَینَ. )سورهٔ انعام، آیهٔ 162(. ١ــ قُل اِنَّ صَلاتی وَ نسُُکی وَ مَحیایَ وَ مَماتی لِلّٰهِ رَبِّ



43

قبلاً آموختیم که هدف خلقت انسان تقرّب به خداست و این تقرّب بدون تلاش خود انسان به دست 
و  دارد  قرار  و شیطان  نفس  هوای  بندگی  و  بندگی خداوند  دوراهی  بر سر  همواره  انسان،  نمی آید. 
بر می گزیند و در پی آن  این دو راه است. آن کس که راه توحید را  انتخاب یکی از  زندگی، صحنهٔ 
اندیشه و دل و عمل خویش را برای رضای حضرت دوست قرار می دهد، خطراتی او را تهدید می کند 
پیامبر اکرم  آمده است که راهیابی  و احتمال انحراف از توحید برای او هست. در روایتی از 
شرک به دلِ انسان از راه رفتن مورچه ای سیاه در شب تاریک بر تخته سنگی سیاه پنهان تر است.٣ 
پس باید ببینیم چگونه از حریم دل پاسبانی کنیم تا آفت شرک به آن راه نیابد و عمل ما خالص برای 

خداوند انجام شود.

شب همه  شب  شده ام  دل  حرم  نگذارم4پاسبان  او  اندیشهٔ  جز  پرده  این  در  تا 

تدبّر در قرآن

خدای بی نیاز که جز کمال و سعادت بندگانش را نمی خواهد، در کلامی به پیامبر می فرماید:
قُل اِنَّما اَعِـظکُُم بـِواحِدَةٍ اَن تـَقوموا للِّهِٰ مَثـنیٰ وَ فُـرادیٰ…١

)به بندگانم( بگو شما را فقط یک موعظه می کنم، ]و آن[ اینکه به صورت گروهی و فردی برای 
خدا قیام کنید... 

در آیاتی دیگر می فرماید:
یـطانَ اِنَّـه و لـَکُم عَدُوٌّ مُبینٌ          وَ اَنِ  اَلمَ اَعهَد اِلیَکُم یا بـَنی آدَمَ اَن لا تعَـبُـدُوا الشَّ

اعبُدونی هٰـذا صِـراطٌ مُستقَیم٢ٌ 
آشکار  دشمن  او  که  نپرستید  را  شیطان  که  بودم  نگرفته  پیمان  شما  از  آیا  آدم،  فرزندان  ای 

شماست؟     و اینکه مرا بپرستید ]که[ این راه مستقیم است؟
با تفکر در این آیات توضیح دهید که:

1ــ مقصود از قیام گروهی و قیام فردی چیست؟ برای هر کدام نمونه هایی ذکر کنید.
2ــ آیا میان عبارت »اَنِ اعبدُونی« و »اَن تقَوموا لِلّٰهِ« رابطه ای می بینید؟ توضیح دهید.

١ــ سورهٔ سبأ، آیهٔ ٤٦.
٢ــ سورهٔ یس، آیات ٦٠ و ٦١.

٣ــ الدرّ المنثور، سیوطی، ج ٢، ص ٣١.
4ــ غزلیات، حافظ، غزل شمارهٔ 324.



44

اخلاص در بندگی
اخلاص به معنی خالص کردن و پاک کردن یک چیز از غیر آن است. این کلمه در کاربرد 

دینی بدین معناست که شخص عملش را فقط برای رضای خداوند و همان گونه که او دستور داده است، 
انجام دهد. در اسلام، اخلاص شرط قبولی تمامی اعمالی است که فرد به درگاه خداوند عرضه می دارد.

در  که  همان گونه  دارد.  مراتبی  و  درجات  شجاعت  و  سخاوت  داشتن،  دوست  مانند  اخلاص 
ارزش گذاری طلا، عیار یا درصد خلوص آن اهمیت دارد، اعمال انسان نیز هرچه با اخلاص بالاتری 
همراه باشد، ارزش بیشتری دارد. مهم این است که انسان تلاش کند تا عمل خود را روز به روز برای 

می فرماید: خداوند خالص تر گرداند. بر همین اساس پیامبر اکرم 
»مؤمنان، با توجه به مراتب اخلاصشان، بر یکدیگر برتری پیدا می کنند.«1

توجه کنیم که هر عملی از دو جزء تشکیل شده است؛ اول: نیّت که به آن هدف یا قصد نیز می گوییم. 
دوم: شکل و ظاهر عمل.

قصد ونیّت به منزلهٔ روح عمل است و شکل عمل نیز در حکم بدن و کالبد آن روح می باشد. بنابراین، 
عمل بدون نیّت، کالبد بی جانی بیش نیست. به همین جهت رسول خدا  می فرماید:

2      نیّت مؤمن از عمل او برتر است.
ٰ
ةُ المُؤمِنِ خَیـرٌ مِـن عَـمَـلهِ نیَِّ

و نیز به خاطر همین جایگاه مهم و ارزشمند نیّت است که ایشان فرمود:
اِنَّـمَا الاَعـمالُ باِلـنِّیّـات3ِ   همانا اعمال انسان وابسته به نیّت های اوست.

1ــ »بِالِاخلاصِ تتََفاضَلُ مَراتِبُ المُؤمِنینَ« میزان الحکمه، محمدی ری شهری، ج 1، ص 754.
2ــ اصول کافی، کلینی، ج 2، ص 84.

3ــ بحارالانوار، مجلسی، ج 67، ص 211.
4ــ نهج البلاغه، حکمت 32.

تفکر در حدیث
امیرالمؤمنین علی  می فرماید:

رِّ  شَرٌّ مِنـهُ.4 فاعِلُ الخَیرِ خَیرٌ مِنهُ؛ وَ فاعِلُ الشَّ
انجام دهندهٔ کار نیک، از آن کار بهتر است و انجام دهندهٔ کار شر، از آن شر بدتر است. 

در این سخن حکیمانه تفکر کنید و رابطهٔ آن را با اخلاص توضیح دهید.

https://www.roshd.ir/112204-1-10


45

انسان مؤمن، علاوه بر اینکه می کوشد نیّت خود را خالص کند و عمل را به خاطر خدا انجام دهد، 
تلاش می کند عمل را به همان صورت که خداوند دستور داده است، انجام دهد؛ یعنی عمل را از جهت 
اگر خداوند  کمیّت، کیفیت، زمان، مکان و شیوه همان طوری انجام دهد که خداوند می خواهد؛ مثلاً 
امر فرموده که نماز صبح در دو رکعت و با یک رکوع و دو سجده در هر رکعت و قبل از طلوع آفتاب 
انجام شود، انسان مؤمن نیز تلاش می کند نماز خود را به همین صورت انجام دهد تا صحیح و درست 

انجام داده باشد.
فاعلی  حسن  فعلی.  حُسن  و  فاعلی  حُسن  باشد:  موجود  »حُسن«  دو  باید  عملی  هر  در  پس 
به  کار  که  معناست  بدین  نیز  فعلی  باشد. حسن  الهی  نیّت  دارای  کار،  انجام دهندهٔ  که  بدین معناست 

درستی و به همان صورت که خداوند فرمان داده است انجام شود.

تطبیق

با توجه به تعریف بالا از حُسن فاعلی و حُسن فعلی، موارد زیر را بررسی کنید: 
١ــ آیا ممکن است عملی دارای حُسن فعلی باشد اما حُسن فاعلی نداشته باشد؟ و یا برعکس، 

حُسن فعلی نداشته باشد ولی دارای حُسن فاعلی باشد؟ مثال بزنید.
2ــ اگر فردی تنها برای لاغر شدن و یا سلامت جسم روزه بگیرد روزه اش درست است؟

3ــ اگر کسی به نیّت شرکت در نماز جماعت مسجد از منزل بیرون بیاید و به دلیل مانعی نتواند به 
مسجد برسد، آیا نزد خدا پاداش دارد؟ به چه دلیل؟ در این کار کدام یک از اقسام حُسن وجود دارد؟

بررسی

زیر  موارد  از  هر یک  که  کنید  بررسی  می گیرد،  قرار  مقابل اخلاص  در  ریا  اینکه  به  توجه  با 
مصداق ریا قرار می گیرد یا مصداق اخلاص؟

1ــ حضور در نماز جماعت
2ــ کمک به افراد نیازمند در حضور دیگران

راه های تقویت اخلاص
برای تقویت اخلاص در وجود خود راه هایی وجود دارد که چند مورد از آن را در اینجا می آوریم:

1ــ افزایش معرفت و شناخت نسبت به خداوند: پیوند محکمی میان معرفت به خداوند و ایمان 



46

به او وجود دارد. همچنین ارتباط دقیقی میان ایمان به خدا و اخلاص برقرار است. بنابراین، هر قدر که 
معرفت ما به خداوند بیشتر شود به افزایش درجه اخلاص کمک خواهد کرد. پس خوب است ساعاتی 

را صرف تفکر در آیات و نشانه های الهی کنیم تا بیشتر دریابیم که:
است دل  خداوند  تنبیه  همه  اقرارآفرینش  خداوند  به  ندارد  که  ندارد  دل 
دیوار1این همه نقش عجب بر در و دیوار وجود بر  بود  نقش  نکند  فکرت  که  هر 

البته اگر کسی گرفتار غفلت شد و چشم اندیشه را به روی جهان بست، آیات الهی را نخواهد یافت 
و دل به مهر او نخواهد داد.

جهان ذرات  ز  می تابد  تو  رخسار  هر دو عالم پرُ ز نور و دیده نابینا، چه سود2مهر 
توجه به یک نکتۀ مهم

عمل بر اساس معرفت و آگاهی بسیار ارزشمندتر و مقدس تر از عملی است که در آن معرفتی نیست 
و یا با معرفت اندکی صورت می گیرد. نمازی که با معرفت انجام بگیرد، نزد خداوند بسیار ارزشمندتر 
از نمازی است که به جا آورندهٔ آن نمی داند چه می گوید و برای چه می گوید. حتی گاه پیش می آید که 

انسان های نادان به تصور اینکه کار خیر می کنند، مرتکب گناهان بزرگ می شوند.

1ــ سعدی، مواعظ، قصیدهٔ شماره ٢٥.
2ــ گلشن راز، شیخ محمود شبستری.

بیشتر  بدانیم

در سال های اخیر، وقتی نهضت بیداری اسلامی در کشور های مسلمان خاورمیانه و شمال آفریقا 
آغاز شد و مسلمانان برای آزادی از حکومت های مستبد و تابع غرب قیام کردند، سازمان های مخفی 
در آمریکا و اروپا و برخی حاکمان کشورهای اسلامی، یک جریان افراطی و انحرافی را که افکاری 
بسیار مخرب داشتند وارد قیام مسلمانان کردند. آنان نیز توانستند بسیاری از جوانانی را که فقط 
تعصب دینی داشتند امّا از معرفت صحیح دینی بی بهره بودند، به سوی خود جذب کنند و با استفاده 
از این نیروهای با انگیزه، امّا ناآگاه، جهت مبارزه را تغییر دهند و به جای مبارزه با دشمنان به کشتن 
مسلمانان در جهان اسلام بپردازند؛ در نتیجه، بسیاری از سرزمین های اسلامی در این جنگ ها و 
کشمکش ها به ویرانه تبدیل شد. رسانه های کشورهای استعماری هم از این فرصت استفاده کردند و 
خشونت های آنان را به نام اسلام در دنیا پخش نمودند، به طوری که تا امروزه بسیاری از مردم جهان 

وقتی نام اسلام را می شنوند آن را با سر بریدن، ویران کردن و جاهلیت مساوی می پندارند.



47

2ــ راز و نیاز با خداوند و کمک خواستن از او: نیایش و عرض نیاز به پیشگاه خداوند و یاری 
جستن از او برای رسیدن به اخلاص، غفلت از خداوند را کم می کند، محبت او را در قلب تقویت می سازد 

و انسان را از کمک های الهی بهره مند می نماید.
را  بندگی  و  اخلاص  درخت  ریشهٔ  گناه،  واجبات:  انجام  برای  تلاش  و  گناه  از  دوری  3ــ 

می سوزاند و آن را به تدریج از بین می برد، به همین جهت امیرالمؤمنین علی  می فرماید:
»تمام اخلاص در دوری از گناهان جمع شده است.«1

از طرف دیگر، توجه به واجبات، درخت اخلاص را آبیاری می کند و رشد می دهد. در میان اعمال واجب، 
روزه تأثیر خاصی در تقویت اخلاص دارد. امیرالمؤمنین علی  می فرماید:

»خداوند بدان جهت روزه را واجب کرد تا اخلاص مردم را بیازماید.«2

میوه های درخت اخلاص
1ــ دستیابی به درجاتی از حکمت: حکمت، به معنای علم محکم و استوار و به دور از خطاست 
که هدف درست و راه رسیدن به آن را نشان می دهد و مانع لغزش ها و تباهی ها می شود. انسان حکیم، 
باطل  از  را  پیچیده، حق  و  در شرایط سخت  می تواند  که  و روشن بینی می رسد  بصیرت  از  به درجاتی 
تشخیص دهد و گرفتار باطل نشود3. خداوند در قرآن کریم، علاوه بر آنکه لقمان را به داشتن حکمت، 

توصیف کرده، سفارش های ارزنده و حکیمانه ای از ایشان نقل کرده است 4.
پیامبر اکرم  می فرماید:

» هرکس  چهل روز کارهای خود را خالصانه برای خدا انجام دهد، چشمه های حکمت از قلبش بر 
زبانش جاری خواهد شد.«5

2ــ نفوذ ناپذیری در برابر وسوسه های شیطان: اگر انسان در اخلاص پیش رود، به مرحله ای 
اقرار کرده است که  نمی خورد چراکه شیطان، خود  می رسد که دیگر فریب وسوسه های شیطان را 

توانایی فریب دادن مؤمنان با اخلاص را ندارد6.
1ــ »تمَامُ الِاخلاصِ تجََنُّبُ المَعاصی« کنزالفوائد، محمدبن علی کراجکی، ج 1، ص 279.

2ــ نهج البلاغه، حکمت 252.
می گیرد.  روشنی  انسان،  بصیرت  چشم  اخلاص،  تحقّق  هنگام  به  البصَائِرُ؛  تسَتَنیرُ  الِاخلاصِ  قِ  تحََقُّ عِندَ   : علی  امیرالمؤمنین  ٣ــ 

غُررالحِکم، آمدی، حدیث ٦٢١١.
4ــ سورهٔ لقمان، آیهٔ ١٢.

5ــ بحار الانوار، ج 67، ص 243.
6ــ سورهٔ حجر، آیهٔ ٤٠ و سورهٔ ص، آیهٔ 83.



48

کـه عنقا را بلند است آشیانه1 		 برو این دام بر مـرغی دگر نِـه 	

شیطان امروزه نیز، از همان نوع دامی که برای کشاندن حضرت یوسف  به گناه و فساد گسترده 
بود، به صورت های گوناگون برای انسان ها پهن کرده است تا هوس زودگذر آنها را تحریک کند و 
به گناه بکشاند و آنان را از بهشت جاویدان محروم سازد. فیلم ها، وبگاه ها، شبکه های ماهواره ای 
گمراه کننده، شبکه های مجازی ناسالم و گروه ها و دسته های منحرف اجتماعی از جملهٔ این دام هاست 
که مقاومت در برابر آنها نیازمند روی  آوردن به پیشگاه خداوند و پذیرش خالصانهٔ فرمان های اوست. 
کسی که در چنین دام هایی گرفتار شود، هم زندگی پاک و با نشاط دنیا را از دست خواهد داد و هم 

حیات سرشار از شادکامی آخرت را. 
٣ــ دریافت پاداش های وصف نشدنی: بندگی خالصانهٔ خداوند پاداش هایی دارد که چه بسا در 

ذهن ما نگنجد و از تصوّر و تخیّل ما فراتر رود. 
از جملهٔ این پاداش های وصف نشدنی، دیدار محبوب حقىقى و تقرب به پىشگاه كسى است كه بنا به 
تعبىر امىرمؤمنان، »نهاىت آرزوى عارفان، دوست دل هاى صادقان، ولىّ مؤمنان و معبود عالمىان است.3«

دىگر  و  زهرا   فاطمه   ، علی  امیر المؤمنین   ، خدا  رسول  زىبای  زندگى  به  است  كافى 
پىشواىان خود نظر بىفكنىم و ببىنىم كه چگونه از راه بندگی خالصانهٔ خدا، اىن همه خوبى و زىباىى و آن 

مقام قرب و نزدىكى به محبوب را به دست آورده اند.

بررسی

یکی از اوصافی که خداوند در قرآن برای حضرت یوسف  ذکر کرده، داشتن اخلاص و 
رسیدن به مقام مخلصَین است.2

یوسف   حضرت  برای  دامی  چه  شیطان  بگویید  یوسف  سورهٔ   34 تا   32 آیات  بررسی  با 
گسترده بود و او چگونه توانست از این دام نجات یابد؟

1ــ غزلیات، حافظ، غزل شماره 428.
2ــ سورهٔ یوسف، آیهٔ 24.

3ــ دعای کمیل.



49



50

قرائت
ه ثّرِ؛ آيات 32 تا  آخر سور

ه مدَُّ سور

ید.
ت کن

 دق
 آن

ای
معن

 به 
د و

وانی
 بخ

مله
ه ج

له ب
جم

ت، 
قرائ

ی 
گو

ه ال
جه ب

 تو
رابا

س 
 در

ات
آی

نی
خوا

فرد
ع و

تما
اس

بــحِ   اِذا  یــلِ   اِذ  ادَبَــَر  � وَالص ஐَـلاّا  ‘ وَالـقَــَمـِر � وَال
اِح دَي ال஑ـُ بَرِ �نـَ ذیــًرا للِبشََرِ � َ اسَفَــَر � اِنــها ل
ُــلஐ � ـَرَمَ،   اوَ یَتــَ ـاخ ُـمــ   انَ یَتــَقَــد஑ءَ مِن لـمِنَ شــا
بَ الیـَمیِن � ا  اصَح نَـفسٍ بـِ ما  کَسَبَـت  رَهیـنَـــٌۀ � اِلّ
ءَلونَ �عَنِ ال مجُ ـِرمیَن � ماسَل஑ََـ஑ُمــ ف௽ جَنـّْتٍ یَـتسَا
ف௽ سَقَــَر  �  قــالوا لمَــ نَـکُ  مِنَ الـمُصَلیَّن  �  وَ لمَــ نَـکُ
ئِـضیَن � نـطُـعِمُــ ال ـِمسکیَن � وَکنُـاّ نَخوضُ مَعَ الخــا
نـاَ الیَــقیُن � اَتىــ  ௽ّدّیِـن � حَتLبُ  بِیــَومِ، ا وَکُنـّا ن஑َُـذِّ
فِعیَن � فَما لـهَمُ عَنِ التــ ذஐِــَرةِ فَما تنَــفَعُ ـهُم شَفاعَۀُ الشّْ
 ــرت، معُ ـِرضیَن  �  ஐَــانَــهمُــ  حُ مُـرٌ  مسُتنَـفِــَرةٌ  �  فَ 
௽ت مِنــهمُــ    اَن یُـو  ٍام ـِري ُــلஐ منِ قسَوَرَ ةٍ � بلَ یـُـریــُد

ا « ایَـخــافونَ الآخِـَرةَ  �  ஐَلّ ا ‘ بلَ ل ةً  �  ஐَلّ َ فًا  منُشَر صُحُ
ءَ  ذஐََــَره{ � وَما یذَکـُرونَ اِنــه{ تذஐَِــَرةٌ � فَمَن شا
ءَ االلهُ‘هُ وَ اَهلُ التــقـوي   وَ اَهلُ الـمَغفِــَرةِ � ا اَن یشَـا ّ اِل

ـِر ِ�ّ سورَةُ ��ُ�د

https://www.roshd.ir/112204-1-11


51

ترجمه

 32 چنين نیست ]كه  کافران مى‏پندارند[. سوگند به ماه،   
 33 و به شب، هنگامى كه ]دامن برچيند و[ پشت كند،  

34 و سوگند به بامداد چون آشكار شود،  
  35 كه ]آيات قرآن‏[ از پديده‏هاى بزرگ است.  

 36 بشر را هشداردهنده است.  
برای هر کس از شما که بخواهد سبقت گیرد )و راه اطاعت پوید( یا عقب بماند )و راه 

37 کفر در پیش گیرد(.  
 38 هر كسى در گروِ دستاورد ]اعمال[ خويش است، 

دست  به  تقوايشان  و  ايمان  نشانه  به  را  اعمالشان  نامه  ]كه  راست  دست  ياران  به جز 
 39 راستشان مى‏دهند[؛  

 40 آنها در باغ هاى بهشتند ]و[ مى‏پرسند، 
 41 از مجرمان:  

 42 »چه چيز شما را در آتش ]سَقَر[ درآورد؟«   
 43 گويند : »از نمازگزاران نبوديم،   

 44 و بينوايان را غذا نمى‏داديم،  
  45 و پيوسته با اهل باطل همنشين و هم صدا بوديم،   

 46 و ما روز جزا را تكذيب مى‏كرديم   
 47 تا مرگ ما فرا رسيد.«   

 48 از این رو شفاعت شفاعتگران به حال آنها سودی نمی بخشد.  
 49  ]با این وصف[ پس چـرا ]مشرکان[ از تـذكر قرآن رو گردانند؟   

 50 ]چنان روی بر تافته اند[گويى گورخران گريزانى هستند.  
 51 كه از شيرى گريخته اند.  

52 بلكه هر یک از ايشان انتظار دارد نامه‏هايى جداگانه  ]از سوى خدا[ برای او فرستاده شود.  
چنين نيست ]دلیل رویگردانی آنان این نیست که کتاب آسمانی بر آنها نازل نمی شود؛ این 

53 دستاویزی بیش نیست[، بلكه آنها از آخرت نمى‏ترسند.  
چنین نیست ]هرگز کتاب آسمانی بر آنها نازل نمی شود[؛ در حقیقت این ]سخن[ تذکر ]و 

 54 برای موعظه و پندگیری، کافی[ است.   
 55 پس هر که خواست، از آن پند گيرد.  

و تا خدا نخواهد ]از آن‏[ پند نمی گيرند. او اهل تقوى ]سزاوار آنکه از او پروا کنند[ و اهل 
56 آمرزش و مغفرت ]سزاوار آنکه تقواپیشگان را بیامرزد[ است.



52

قدرت پرواز

در درس های پیشین دانستیم که تنها خالق،ما لـک، ولی، ربّ و مدبرّ جهان خداست و هیچ یک 
از مخلوقا ت در ادارهٔ جهان با او شریک نیستند. همهٔ موجودات، تحت اراده و تدبیر خداوند قرار 

دارند و به اذن او عمل می کنند.
در این درس،  به بررسی و پاسخ این سؤال ها خواهیم پرداخت که: 

1ــ با توجه به اینکه همهٔ رخدادهای جهان، تحت قوانین و تدبیر خداوند است، نقش اختیار 
انسان در این نظام جهانی چیست؟ آیا این قوانین مانع اختیار انسان است یا بستری مناسب برای 

شکوفایی آن؟
2ــ  در این نظام که با ارادهٔ الهی اداره می شود، جایگاه ارادهٔ انسان کجاست؟ آیا ارادهٔ الهی 

مانع ارادهٔ انسان است؟



53

اختیار، حقیقتی وجدانی1 و مشهود
میان حرکات قلب یک فرد برای گردش خون و حرکات پای وی به هنگام قدم زدن، تفاوت اساسی 
وجود دارد، همچنان که تفاوت است میان حرکات دستی که بر اثر بیماری لرزش دارد با حرکت دستی 
که خود شخص برای غذا خوردن بالا و پایین می آورد. ضربان قلب و حرکت دستی که لرزش دارد 
اختیاری نیست؛ ولی حرکات پا برای رفتن به سوی یک مقصد و حرکات دست در هنگام غذا خوردن 

اختیاری و تابع اراده انسان است.
اختیار که به معنای توانایی بر انجام  یک کار و یا ترک آن است، یک حقیقت وجدانى است و هر 
انسانی آن را در خود می یابد و می بیند که شبانه روز در حال تصمیم گرفتن برای انجام یک کار یا ترک 
آن است. حتى کسى که اختیار را در سخن یا بحث انکار مى کند، در عمل از آن بهره مى برد و آن را 

اثبات می کند. مولوى این حقیقت را در قالب یک مثال این گونه یادآورى مى کند:

درخت بـالای  می رفت  یکی  می فشاند آن میوه را دزدانه سختآن 
از خدا شـرمت، بـگو چه می کنی؟صـاحـب باغ آمـد و گفت ای دَنی
می خورد خرما که حق کردش عطاگـفـت: از بـاغ خـدا بــندهٔ خـدا
می زدش برپشت و پهلو چوب سختپس ببستش سخت آن دَم بر درخت
مـی کـُشـی این بـی گنه را زار زارگفـت:  آخـر از خـدا شـرمی بدار
مـی زنـد بـر پـشت دیـگر بنـده اشگفـت: کز چوبِ خدا این بنده اش
اوچـوبِ حـق و پشت و پهلو، آنِ او فـرمـان  آلــت  و  غــلام  مـن 
عیار ای  جبر  از  کردم  توبه  اختیار است، اختیار است، اختیار2گفت 

البته باید توجه داشته باشیم که بسیاری از امور اختیاری نیست و ما در وقوع آنها نقشی نداریم. 
به عنوان مثال، هیچ یک از ما در عملکرد دستگاه های مختلف بدن خود، مانند دستگاه گوارش و یا گردش 
خون و همچنین در قوانین حاکم بر طبیعت مانند قانون جاذبه زمین، توالی فصل ها و… نقشی نداریم و 
این امور خارج از اختیار ما و به صورت طبیعی انجام می شود. در عین حال، باید توجه داشت که همین 

اختیار محدودی که داریم، مبنای تصمیم گیری های ما و تعیین کنندهٔ سرنوشت ماست.

١ــ حقایق وجدانی، اموری هستند که به قدری آشکار و بدیهی می باشند که هرکس بدون نیاز به هیچ دلیل و واسطه ای در درون خود به 
آنها علم دارد.

2ــ مثنوی معنوی، مولوی، دفتر پنجم، با اندکی تلخیص.



54

با وجود روشن بودنِ اختیار و بی نیازی آن از استدلال، همهٔ ما شواهدی بر وجود آن را در خود 
می یابیم که عبارت اند از:

١ــ تفکر و تصمیم: هرکدام از ما همواره تصمیم هایی می گیریم و برای این تصمیم ها ابتدا اندیشه 
می کنیم و جوانب آن را می سنجیم و سپس دست به عمل می زنیم. گاهی نیز دچار تردید می شویم که از 
میان چندین راه و چندین کار، کدام یک را انتخاب کنیم. دست آخر، پس از بررسی های لازم، یکی را 

برگزیده و عمل می کنیم.

کنم آن  یا  کنم  این  فردا  که  اختیار است ای صنم1این  دلیل  خود 
2ــ احساس رضایت یا پشیمانی: هرگاه در کاری موفق شویم، احساس رضایت و خرسندى 
نتیجهٔ اراده  وجودمان را فرا مى گیرد. این احساس رضایت نشانهٔ آن است که آن کار را از خود و 
یا دیگرى زیان  به خود  و  اشتباه مى شویم  نیز در کارى مرتکب  گاه  و تصمیم عاقلانهٔ خود مى دانیم. 
انجام  را  کار  آن  کاش  ای  می گوییم  خود  با  و  می کنیم  پشیمانى  احساس  هنگام  این  در  می رسانیم. 

نمی دادم. این احساس پشیمانی نشانگر آن است که من توان ترک آن کار را داشته ام.

این دریغ و خجلت و آزرم چیست؟گر نبودی اختیار این شرم چـیسـت
ز اختیـار خـویش گـشتی مـهتدی2وان پشیمانی که خوردی زان بدی

3ــ مسئولیت پذیری: هرکدام از ما خودمان را مسئول کارهای خود می دانیم. به همین جهت آثار 
و عواقب عمل خود را می پذیریم و اگر به کسی زیان رسانده ایم، آن را جبران می کنیم. عهدها و پیمان ها 
نیز بر همین اساس استوارند. بنابراین، اگر کسی پیمان شکنی کند و مسئولیتش را انجام ندهد خود را 

مستحق مجازات می داند.

بیـا فردا  را  سنگ  گویی  سزا؟هیچ  را  بَد  دهم  من  نیایی  ور 

زنـد؟ را  کلوخی  مر  عاقل   کند؟3هیچ   کس  عتابی  سنگی  با  هیچ 

٭٭٭
خدای متعال، متناسب با همین قوّهٔ اختیار، بشر را راهنمایی کرده و او را مختار گذاشته است که از 

1ــ مثنوی معنوی، مولوی، دفتر پنجم.
2ــ همان.
3ــ همان.



55

راهنمایی خداوند استفاده کند و سپاسگزار باشد، یا ناسپاسی کند و از هدایت و لطف الهی بهره نبرد و 
مسیر شقاوت را بپیماید:

بیلَ اِمّا شاکِرًا وَ اِمّا کَفورًا1 اِنّا هَدَیناهُ السَّ
ما راه را به او نشان دادیم، یا سپاسگزار خواهد بود یا ناسپاس

1ــ سورهٔ انسان، آیهٔ 3.
2ــ سورهٔ انعام، آیهٔ ١٠٤.

3ــ سورهٔ آل عمران، آیهٔ ١٨٢.

تدبّر در قرآن
در آیات زیر تأمل کنید و توضیح دهید هر یک از این آیات کدام یک از شواهد و نشانه های 

وجود اختیار در انسان را بیان می کند؟
به راستی که دلایل روشن از جانب پروردگارتان   قَد جاءکَُم بصَائـِرُ مِن رَبِّکُم	

                                                                     به سوی شما آمده است.
پس هر کس که بینا گشت، به سود خودِ اوست فَمَن اَبصَرَ فَلنِفَـسِهٰ	

و هر کس کور دل گردد، به زیان خودِ اوست... وَ مَن عَمِیَ فَـعَلیَـها...2	

این ]عقوبت[، به خاطر کردار پیشین شماست مَت اَیـدیـکُم	  ذلٰکَِ بمِا قَدَّ
]و نیز به خاطر آن است که[ خداوند هرگز به 	 هَ لیَـسَ بظِـَلّمٍ للِـعَـبید3ِ	 وَاَنَّ اللّٰ

بندگان ستم نمی کند.  

قانونمندی جهان، زمینه ساز شکوفایى اختیار
خداوند، قدرت اختیار و اراده را به ما عطا کرده و از ما خواسته است با استفاده از آن، برای زندگی خود 

برنامه ریزی کنیم و در مسیر رشد و کمال تا آنجا پیش برویم که جز خداوند کسی به  عظمت آن آگاه نیست.
ممکن است در اینجا این سؤال به ذهن برسد که ما در جهانی زندگی می کنیم که خداوند امور آن را 
تدبیر می کند و قوانین مشخصی را بر آن حاکم کرده و جهان هستی مطابق با آن قوانین عمل می کند و 
به پیش می رود، به عبارت دیگر، ما در جهانی زندگی می کنیم که قدر و قضای الهی بر آن حاکم است 

)قانونمند است(؛ پس در این صورت، آیا قدر و قضای الهی مانع اختیار ما نیست؟



56

1ــ دبیر محترم، تفکیک قضا و قدر از یکدیگر، تنها یک تفکیک ذهنی و برای درک مفهوم آنهاست و در عالم واقع، قضا و قدر قابل 
لهَ و کنُ  یقَولَ  اَن  شَیئاً  اَرادَ  اِذا  اَمرُه و  َّما  اِن تا خداوند ویژگی های مخلوقی را تقدیر می کند، آن مخلوق تحقق هم می یابد:  نیستند، زیرا  تفکیک 
فیََکونُ. )سورهٔ یسٰ، آیهٔ 82(، به تعبیر دیگر، میان تقدیر یک شیء از سوی خداوند )قدر الهی( و تحقّق آن )قضای الهی( فاصله ای نیست. پس 
هر مخلوقی، هم در بردارندهٔ مفهوم قضا و هم قدر است؛ یعنی از آن جهت که دارای ویژگی هایی است، مشمول تقدیر الهی و از آن جهت که 
تحقق یافته، مشمول قضای الهی شده است. از این رو طراحی سؤالاتی که از دانش آموز می خواهد مشخص کند که یک شیء شامل قضای 

الهی شده یا تقدیر الهی، از پایه غلط است.

قبل از پاسخ به این سؤال لازم است این دو اصطلاح قرآنی، یعنی »قدر« و »قضا« را بیشتر بشناسیم 
و در معنا و مفهوم آنها عمیق تر تأمل کنیم.

قدر و قضای الهی:  »قَدَر« و »قَدۡر« به معنای »اندازه« است و »تقدیر« به معنای »اندازه گرفتن«. 
است.  بخشیدن«  »حتمیّت  و  کردن«  »حکم  دادن«،  »پایان  رساندن«،  انجام  »به  معنای  به  نیز  »قضا« 
مخلوقات جهان، از آن جهت که خدای متعال با علم خود، اندازه، حدود، ویژگی، موقعیت مکانی و 
زمانی آنها را تعیین می کند، به تقدیر الهی وابسته هستند و از آن جهت که با فرمان و حکم و ارادهٔ الهی 
ایجاد می شوند، به قضای الهی وابسته اند1؛ پس اینکه می گوییم قدر و قضای الهی بر جهان حاکم است، 
به این معناست که نقشهٔ جهان با همهٔ موجودات و ریزه کاری ها و ویژگی ها و قانون هایش از آنِ خدا و 
از علم خداست )قدر( و اجرا و پیاده کردن آن نیز به ارادهٔ خداست )قضا(. به همین دلیل، نه در نقشهٔ 

جهان نقصی هست و نه در اجرا و پیاده کردن آن.
حال با توجه به معنای قدر و قضا اگر وضع جهان غیر از این بود، یعنی تحت نظام قدر و قضای الهی 
قرار نداشت )قانونمند نبود(، آیا می توانستیم با همین اطمینان خاطری که اکنون داریم، با اختیار خود 

دست به انتخاب زده و در این جهان کار و فعالیت کنیم؟ 
از این رو فقط با زندگی در یک جهان قانونمند است که امکان بهره مندی از اختیار و انتخاب وجود دارد، 
زیرا اگر وقایع جهان قانونمند نبود و همه چیز اتفاقی رخ می داد، انسان نمی دانست باید دست به چه انتخابی بزند.
که  یعنی می دانیم  و قضاست؛  تقدیر  به همین  اعتماد  به سبب  تشنگی می نوشیم،  برای رفع  که  آبی 
خداوند آب را با این ویژگی ها آفریده که سبب رفع تشنگی می شود. امّا اگر کسی این تقدیرها را نبیند و 
نظم فعلی جهان را یک اتفاق از میان میلیاردها اتفاق ممکن دیگر بداند، اگر واقعاً بخواهد همین نگاه را 
مبنای عمل خود در زندگی قرار دهد، چه خواهد کرد؟ آیا امکان استفاده از اختیار را در چنین جهانی 

خواهد داشت؟
تفکر

دربارهٔ سؤال های بالا بیندیشید و نظر خود را دربارهٔ هر یک از آنها ارائه دهید.



57

اصلاح یک پندار
برخى که می پندارند قدر و قضای الهى با اختیار انسان ناسازگار است، تصور مى کنند تقدیر، چیزى غیر 
از قانونمندى جهان و نظم در آن است که وقتى به حادثه اى تعلق گرفت، هر قانونى را لغو و هر نظمى را برهم 
مى زند؛ درحالى که دیدیم معنای قدر و قضای الهی این است که هر چیزی مهندسی و قاعدهٔ خاص خود را 
دارد و تمام جهان بر اساس قواعدی بنا شده است و این قواعد، توسط انسان قابل یافتن و بهره گیری است. 

پس بدون  قدر   و قضای الهى هیچ نظمى برقرار نمى شود و هیچ زمینه اى براى کار اختیارى پدید نمى آید.
روزى امیرمؤمنان على  با جمعى از یاران خود در سایهٔ  دیوارى نشسته بود. آن حضرت متوجه 
کجى و سستى دیوار شد و براى اینکه مبادا دیوار روى او و یاران خراب شود، از آنجا برخاست و زیر 

سایهٔ دیوار دیگری نشست. یکى از یاران به آن حضرت گفت:
ــ یا امیرالمؤمنین آیا از قضاى الهى مى گریزى؟

امام فرمود: »از قضاى الهى به قَدَر الهى پناه مى برم.«1
یعنی از نوعی قضا و قدر الهی، به نوع دیگری از قضا و قدر الهی پناه می برم.

برداشت نابجای آن شخص چنین بود که ما هیچ اختیاری در تعیین سرنوشت خود نداریم و اگر قرار 
باشد دیوار بر سرمان خراب شود حتماً این اتفاق خواهد افتاد و ما نمی توانیم تغییری در آن ایجاد کنیم؛ 
 بنابراین، حرکت و تغییر مکان و تصمیم گیری بر اساس دستور عقل بی فایده است. اما امیرالمؤمنین
با رفتار و سپس گفتار خود، نگرش صحیح خود از  قدر و قضای الهى را نشان داد و به آن شخص و 
دیگران آموخت که اعتقاد به قدر و قضا، نه تنها مانع تحرک و عمل انسان نیست، بلکه عامل و زمینه ساز 
با  اما این قضا متناسب  آن است. در واقع، فرو ریختن دیوار سست و کج یک قضای الهی است، 
ویژگی و تقدیر خاص آن دیوار، یعنی سستی و کجی آن است. اما اگر دیوار، ویژگی دیگری داشته 
باشد، مثلاً محکم باشد، قضای دیگری را به دنبال خواهد آورد و انسانى که این دو تقدیر و این دو قضا 
را بشناسد تصمیم مى گیرد و دست به انتخاب مناسب تر می زند. بنابر این، جهان آفرینش مجموعه ای از 

قدرها و قضاهای الهی است و این انسان است که باید با تشخیص درست، بهترین ها را انتخاب کند.
اختیار انسان، یک تقدیر الهى 

وقتى از تقدیر جهان به    وسیلهٔ خداوند سخن مى گوییم، منظورمان فقط تعیین طول، عرض، حجم، 
مکان و زمان یک موجود نیست. اینها ساده ترین و آشکارترین تقدیرها هستند. تقدیر الهى شامل همهٔ 
به  درجه ای  در چه  آب  اینکه  مى شود.  موجودات  میان  روابط  کلیهٔ  و  کمیّت ها  کىفىت ها،  ویژگى ها، 

1ــ توحید، شیخ صدوق، ص ٣٣٧.



58

جوش آید، تعداد الکترون هاى هر عنصر چه تعداد باشد، ماه در کدام مدار دور زمین گردش کند، بدن 
انسان از چه اعضایی تشکیل شود، هر عضوى کدام کار را انجام دهد، همه و همه از تقدیرات الهى 
است. یکى از تقدیرات الهى براى انسان این است که او داراى اختیار باشد؛ یعنی همان طور که مثلاً به 

آب، ویژگى مایع بودن را داده است، به انسان نیز ویژگی مختاربودن را عطا کرده است.
و کسى  انجام دهد«  اختیار  »با  را  کارهایش  انسان  که  کرده  تقدیر  این گونه  دیگر، خداوند  تعبیر  به 
نمى تواند از اختیار که ویژگى ذاتى اوست، فرار کند؛ حتى اگر بخواهد آن را انکار کند و از آن فرار 

کند، باز هم این کار اختیارى بوده، چون همین کار را با خواست و ارادهٔ خود انجام داده است.

رابطۀ اختیار انسان با ارادۀ خداوند
در اینجا ما با یک مسئله دیگر روبه رو می شویم. آن مسئله این است که: چگونه می توان هم به قضا 
و ارادهٔ الهی اعتقاد داشت و گفت همهٔ کارها با ارادهٔ خداوند انجام می شود و هم انسان را موجودی 

مختار دانست که کارهایش را با ارادهٔ خودش انجام می دهد؟
براى پاسخ به این پرسش لازم است ابتدا با علت هایی که در پیدایش یک پدیده دخالت دارند، بیشتر 

آشنا شویم. این علل، بر دو دسته اند:
با همکارى  1ــ علل عرضى: در پیدایش هر پدیده ممکن است چند عامل به صورت مجموعه و 
باغبان، خاک، آب، نور و حرارت  براى رویش یک گل، مجموعه اى از  یکدیگر مشارکت کنند؛ مثلاً 
دست به دست هم مى دهند و با مشارکت یکدیگر گل را پدید مى آورند؛ یا مثلاً وقتی دو نفر دسته های 
یک گلدان بزرگ را می گیرند و جابه جا می کنند، هر کدام از این دو نفر نیروی خاصّی را وارد می کند که 
باعث جابه جایی گلدان می شود. در هر دو مثال، هریک از این عوامل و عناصر اثر خاصی را، مستقل از 

دیگری، اعمال می کند تا گل بروید یا گلدان جابه جا شود. 
این گونه علل را »علل عرضى« مى گویند. در علل عرضی، 
هر عامل به طور مستقیم نقش خاصی را برعهده دارد که با 

نقش دیگرى متفاوت است.
2ــ علل طولى: گاهى تأثیر چند عامل در پیدایش یک پدیده این گونه است که یک عامل در عامل 
دوم اثر مى گذارد و عامل دوم در عامل سوم تأثیر مى کند تا اثر عامل اول را به معلول منتقل کند. براى 

مثال، به هنگام نوشتن، چند عامل در طول هم در انجام این کار دخالت دارند:
ــ نفس یا روح که ارادهٔ نوشتن می کند؛ 



59

ــ ساختار عصبى بدن که با ارادهٔ نفس، موجب حرکت دستمان مى شود؛
ــ دست که قلم را به حرکت در می آورد؛

ــ قلم که با حرکت خود در صفحه، جملات را مى نگارد.
کل کار نوشتن را به هر  یک از این عوامل مى توان نسبت داد؛ بدین معنا که اگر هریک از این عوامل 
نبود، عمل نوشتن ممکن نمى شد، اما هر علتى، به ترتیب، علت بودن خود را از عامل بالاتر مى گیرد. 
قلم مى نویسد، اما حرکت آن ناشى از حرکت دست است. حرکت دست به نوبهٔ خود محصول کار 
برآمده از نفس شماست. این علت ها  دستگاه عصبى است. این کار هم ناشى از اراده ای است که 
را »علل طولى« مى گویند. در مثال پرورش گل، علت ها در عرض هم قرار داشتند )در یک ردیف و 
هر کدام مستقل از دیگری بودند(، اما در مثال نوشتن، علت ها در طول هم هستند )در یک ردیف و 
مستقل  نیستند بلکه نسبت به هم در مرتبه های مختلف قرار دارند و علت مرتبه پایین، وابسته به علت 

مرتبهٔ بالایی است.(
دیگر،  عبارت  به  و خواست خداست.  الهى  ارادهٔ  از  ناشی  انسان  در  اراده  و  اختیار  وجود 
خداوند اراده کرده است که انسان موجودى مختار و داراى اراده باشد. در فعل اختیارى، تا 
زمانى که ما ارادهٔ کاری را نکرده ایم، آن کار انجام نمى گیرد؛ در عین حال، وجود ما، ارادهٔ ما و 
عملى که از ما سر مى زند همگى وابسته به ارادهٔ خداوند است؛ یعنى ارادهٔ انسان در طول ارادهٔ 

خداست و با آن منافات ندارد.

بررسی

با اینکه قضای الهی و اختیار، هر دو، چه در موفقیت ها و چه در شکست های انسان نقش 
دارند، چرا برخی انسان ها می کوشند شکست های خود را به قضا و قدر الهی نسبت دهند؟

......................................................................

........................................................................
........................................................................



60

ممکن است برای شما این سؤال پیش آید که »اگر خداوند از قبل، سرنوشت و آیندۀ 
مرا مى داند، پس دیگر تلاش و ارادۀ من، چه نقشی در آینده ام دارد؟«

چنین برداشتى از علم الهى، ناشى از مقایسه کردن علم خداى متعال با علمِ انسان است و از 
لغزشگاه هاىی است که قرآن کریم پیوسته در این باره هشدار مى دهد.

کلید پاسخ به این سؤال در این نکته نهفته است که علم خداوند هم پایان و نتیجه امور و هم فرایند 
فوتبال  کارشناس  یک  مثلاً  نیست.  انسان ها چنین  علم  در حالی که  برمی گیرد.  در  را  انجام حوادث 
که نتیجهٔ یک مسابقه را پیش بینی می کند، یا معلمى که آیندهٔ یک دانش آموز را حدس مى زند، هریک 
براساس اطلاعات محدودى که دارند، دست به این کار مى زنند؛ امّا آن معلم علم ندارد که این دانش آموز 
از لحظهٔ بعد تا روز امتحان چه تصمیم هایی خواهد گرفت، آیا متحوّل خواهد شد یا به راه گذشته ادامه 
خواهد داد. در حالی که علم خداوند این گونه نیست. او همان طور که پایان فرایند را مى بیند بر تمام 
اتفاقات و تصمیم گیرى هاى طول فرایند هم شاهد و آگاه است. او مى داند که مثلاً فردا آن دانش آموز به 
اختیار خود تصمیم مى گیرد ساعات مطالعهٔ خود را افزایش دهد، تصمیم مى گیرد از میزان خواب خود 
کم کند و ده ها تصمیم اختیارى دیگر. همچنین مى بیند که این تصمیم ها در پایان، منجر به قبولى وى 
خواهد شد. پس علم خداوند منحصر به نتیجهٔ پایانى فرایند نیست، بلکه به سلسلهٔ تصمیم ها و عوامل 
دیگرِ مؤثر در آن فرایند نیز متعلق است. در حقیقت، علم خداوند، پیش بینى صِرف دربارهٔ نتیجه نیست، 
بلکه خداوند با شناخت کامل و دقیقی که از مخلوقات خود دارد، می داند که این فرد با انتخاب خودش، 

چه مسیری را در پیش می گیرد.

پاسخ سؤالات شما



61



62

قرائت
ن؛ آيات 139 تا 145 ه  آل عمرا سور

ید.
ت کن

 دق
 آن

ای
معن

 به 
د و

وانی
 بخ

مله
ه ج

له ب
جم

ت، 
قرائ

ی 
گو

ه ال
جه ب

 تو
رابا

س 
 در

ات
آی

نی
خوا

فرد
ع و

تما
اس

اعَلوَنَ،    اِن ஐُـنـتُــمــ  اتَح ـَزنوا    وَ اَنتُــمُــ ال اتــهَِنــوا    وَل وَل
مُومِنــیَن  �  اِن، یـَ مـسَس஑ُمــ قـَرحٌ     فَـقَد  مَســ الـقَومَ،
ایَّـــامُ،  نـُ داوِلـهُا  بَـیَن النّـــاسِــ قـَرحٌ  مِثــ لُه{‘ وَ تل஑َِــ ال
داءَۀ ذیَن، آمَنــوا    وَ یَتــخِـذَ مِنــ஑ـمُــ شُهَ Lوَ  لیَِــعلمََــ االلهُ ا
ذیَن، آمَنوا Lالظّْ ـلمِیَن � وَ لیِــُ مَحِّصَ االلهُ ا ایُحِب وَااللهُ ل
وَ یَمحَقَ ال஑ـفِــریَن � اَم، حَسِبتـمُــ اَن تدَخلُوُاالجَنـــَۀ
بِریَن � ذیَـن ج ـهَدوا مِنــ஑ُمــ   وَیَـعلمََ الصّْ Lوَلَـمّا یَـعلمَِ االلهُ ا
وَ لَـقَد ஐُــنتُــمــ تـَ مَنــونَ، الـمَوتَ     مِن قبَــلِ اَن تـَ لـقَوهُ
ا رَسولٌ ّ دٌ  اِل َفقََد رَاَیتــمُوهُ    وَ اَنتُــمــ تنَــظـُرونَ � وَما مُحم
قدَ  خَلَت  مِن،  قبَــ لِهِ  الرسُـلُ ‘  افََــِاىن  ماتَ،     اَو  قتُِــلَ
نـقَلبَتُــمــ عَ ل௽ اعَقابِـ஑ـمُــ‘  وَمنَ یَنــقَلِب عَ ل௽ عَـقِـبـَیــ هِ اٍّ
஑ِــریَن،  � فلَنَ  یَـضُر االلهَ  شَیــئئاً   ۀ وَ سَیَــج ـِزي االلهُ الشّْ
جَ لاًاۀ بـاً مُو ِـتــஐ   ِا بِـــِاذنِ االله ّ وَماஐانَ لنَِــفسٍ اَن تـَ موتَ   اِل
وَ منَ، یُـــِرد ثَــوابَ، اLدنیـــا     نُــوتِــه  مِنها  « وَ منَ، یُـــِرد
஑ِــریَن � ثـوَابَ الآخِـَرةِ   نـُوتِــه مِنها ‘وَسَنَــج ـِزي الشّْ

سورَةُ  آلِ عِمـرانَ

https://www.roshd.ir/112204-1-12


63

ترجمه

 139 سستى نكنيد و غمگين نشويد، كه اگر مؤمن باشید شما برتريد. 
اگر به شما )در جنگ احد( آسيبى رسيد، به دشمنان شما نيز )در بدر( شكست و 
آسيبی سخت وارد گردید، و ما اين روزها ]ى شكست و پيروزى‏[ را ميان مردم به 
نوبت مى‏گردانيم ]و این به خاطر مصالحی است که خدا می داند[ تا خداوند كسانى 
را كه ]واقعاً[ ايمان آورده‏اند معلوم بدارد، و از ميان شما گواهانى بگيرد و خداوند 

140 ستمكاران را دوست نمى‏دارد. 
 و تا خدا كسانى را كه ايمان آورده‏اند، خالص گرداند و كافران را به تدريج‏ نابود 

 141 سازد. 
آيا چنين پنداشتيد كه ]تنها با ادّعاى ايمان[ وارد بهشت خواهيد شد، در حالى كه خداوند 

 142 هنوز مجاهدان از شما را معلوم نساخته و صابران را مشخّص نکرده است؟! 
با آن روبه رو شويد، آرزو  آنكه  و شما مرگ ]و شهادت در راه خدا[ را، پيش از 
مى‏كرديد؛ سپس آن را ]با چشم خود[ ديديد و در حالى كه به آن نگاه مى‏كرديد ]به آن 

 143 تن ندادید! چقدر ميان گفتار و كردار شما فاصله است؟![
و محمد، جز فرستاده‏اى كه پيش از او ]هم‏[ پيامبرانى ]آمده و[ گذشتند، نيست. آيا 
اگر او بميرد يا كشته شود، به عقب باز مى‏گرديد؟ ]و عقیده خود را رها كرده، به دوران 
جاهليّت و كفر بازگشت خواهيد نمود؟[ و هر كس از عقيده خود بازگردد، هرگز هيچ 

 144 زيانى به خدا نمى‏رساند، و به زودى خداوند سپاسگزاران را پاداش مى‏دهد. 
و هيچ نفسى جز به فرمان خدا نميرد. ]خداوند، مرگ را[ به عنوان سرنوشتى معين 
]مقرر كرده است‏[. و هر كه پاداش اين دنيا را بخواهد ]و در زندگى خود، در اين 
راه گام بردارد[ به او از آن مى‏دهيم و هر كه پاداش آن سراى را بخواهد، از آن به او 

145 مى‏دهيم و به زودى سپاسگزاران را پاداش خواهيم داد. 



64

سنت های خداوند در زندگی

در درس قبل با حقیقت اختیار و رابطهٔ آن با قضا و قدر الهی آشنا شدیم و دانستیم که قانونمندیِ 
حاکم بر جهان خلقت، تجلی تقدیر الهی و زمینه ساز حرکت و پویایی انسان و به کارگیری اراده و 

اختیار اوست. در این درس می خواهیم به دو سؤال پاسخ دهیم:
1ــ قوانین و سنّت های الهی حاکم بر زندگی انسان کدام اند؟

2ــ آشنایی با این قوانین و سنّت ها چه تأثیری در برنامه ریزی ما در زندگی و پیمودن راه موفقّیت 
دارد؟



65

تدبّر در قرآن

هرکسی طعم مرگ را می چشد؛ کُل‏ُّ نفَسٍ ذائقَِةُ المَوتِ	
و قطعاً ما شما را با شر و خیر می آزماییم  رِّ وَ الخَیـرِ فِتـنةًَ	 وَ نبَـلوکمُ باِلشَّ

و به سوی ما بازگردانده می شوید. وَ اِلیَنا تُرجَـعون1َ	

آیا مردم گمان کردند رها می شوند  اَحَـسِـبَ الـنّـاسُ اَن یُـتـرَکوا	
همین که بگویند ایمان آوردیم؛ اَن یَـقولوا آمَـنّـا	

و آزمایش نمی شوند؟ وَ هُـم لایُـفـتـَنون2َ	

هر یک از اینان و آنان ]دنیاطلبان و آخرت طلبان[ را 	 کُـلًّ نُـمِـدُّ هٰـؤُلاءِ وَ هٰـؤُلاءِ	
مدد می رسانیم 	

از عطای پروردگارت مِـن عَـطاءِ رَبِّـکَ	
و عطای پروردگارت ]از کسی[ منع نشده است. وَ ما کانَ عَـطاءُ رَبِّـکَ مَحـظورًا3	

و کسانی که در راه ما جهاد ]و تلاش[ کنند و  الَّـذیـنَ جاهَـدوا فیـنا	
حتماً آنان را به راه های خود هدایت می کنیم. لـَنـَهـدِیَـنَّـهُـم سُـبُـلـَنا	

و در حقیقت خداوند با نیکوکاران است. ـهَ لـَمَـعَ الـمُحـسِـنیـن4َ	 وَ اِنَّ الـلّٰ

و کسانى که آیات ما را تکذیب کردند بوا بـِآیاتـِنا	 وَالَّـذینَ کَـذَّ
به تدریج گرفتار عذابشان خواهیم کرد، سَـنـَسـتـَدرِجُـهُـم	

از آن راه که نمى دانند، مِـن حَـیثُ لاىَـعـلـَمونَ	
و به آنها مهلت مى دهم وَ اُمـلى لـَهُـم	

همانا تدبیر من استوار است. اِنَّ کَـیدى مَـتین5ٌ	

 ١ــ سورهٔ انبیاء ، آیهٔ 35.

2ــ سورهٔ عنکبوت، آیه2ٔ.
٣ــ سورهٔ اسراء، آیه20ٔ.

4ــ سورهٔ عنکبوت، آیه٦٩ٔ.
5ــ سورهٔ اعراف، آیات 182 و 183.



66

کسی که کار نیکی بیاورد مَـن جاءَ بـِالـحَـسَـنـَةِ	
ده برابر آن ]پاداش [ می گیرد فَـلـَه و عَـشـرُ اَمـثالـِها	

و کسی که کار بدی بیاورد ةِ	 ٴـَ ـیِّـ� وَ مَـن جاءَ بـِالـسَّ
جز به اندازهٔ آن کیفر نمی شود فَـلا یُـجـزىٰ اِلّا مِـثـلـَها	

و بر آنان ستم نمی شود. وَ هُـم لا یُـظـلـَمون1َ	

و اگر مردم شهرها ایمان آورده وَ لـَو اَنَّ اَهـلَ الـقُـرىٰ آمَـنوا	
و  تقوا پیشه می کردند، وَ  اتَّـقَوا	

قطعاً برایشان مى گشودیم لـَفَـتـَحـنا عَـلـَیـهِـم	
برکاتى از آسمان و زمین ـماءِ وَ الاَرضِ	 بـَرَکاتٍ مِـنَ الـسَّ

ولى تکذیب کردند، پس آنان را گرفتار ساختیم بوا فَـاخََـذناهُـم	 وَلٰکِـن کَـذَّ
به ]کیفر[ آنچه مرتکب می شدند. بـِما کانوا یَکـسِـبون2َ	

با تفکر در آیات پیشین، پیام های زیر را تکمیل کنید. 

١ــ هر انسانی در زندگی خود همواره به وسیلهٔ امور ………… یا با امور ............ در 
معرض ............است.

سوره……/ آیه……
2ــ هرکس ادعای ایمان کند، ………… قرار می گیرد.

سوره……/ آیه……
3ــ رحمت واسعهٔ الهی به همهٔ افراد جامعه، چه نیکوکار و چه بدکار،…… 

سوره……/ آیه……

1ــ سورهٔ انعام، آیهٔ 160.

2ــ سورهٔ اعراف، آیه96ٔ.



67

4ـ خداوند کسانی را که در راه او قدم بردارند، به طور خاص………… می کند. 
سوره……/ آیه……

قرار می دهند و………  در معرض هلاکت  را  به دست خویش، خود  گناهکاران  برخی  5ــ 
گرفتار عذاب می شوند.

سوره……/ آیه……
6ــ خداوند پاداش کار نیک را چند برابر و کیفر کار بد را به اندازه خودش می دهد و این نشانه 

......الهی است.
سوره……/ آیه……

7ــ مطابق با قانون الهی، آینده انسان براساس .....................رقم می خورد.
سوره……/ آیه……

سنت های الهی 
دانستیم که براساس تقدیر الهی، جهان خلقت قانونمند است و پدیده های آن در دایرهٔ قوانین خاصی 
مسیر تکاملی خود را می پیمایند. این قانونمندی اختصاص به پدیده های طبیعی ندارد و زندگی فردی و 
اجتماعی انسان ها را هم دربرمی گیرد. قرآن کریم از این قوانین با عنوان »سنت های الهی« یاد کرده و 

مردم را به شناخت آنها، به خصوص سنت های مربوط به زندگی انسان دعوت نموده است.1
شناخت قوانین جهان خلقت از طریق علومی مانند فیزیک، شیمی و زیست شناسی سبب آشنایی 
زندگی  بر  حاکم  قوانین  شناخت  امّا  می شود.  طبیعت  از  گرفتن  بهره  نیز  و  الهی  نشانه های  با  ما 
انسان ها، موجب نگرش صحیح ما نسبت به تلخی ها و شیرینی ها، شکست ها و موفقیت ها، بیماری 
و سلامت و به طور کلی همهٔ حوادث زندگی می شود و دیدگاه ما را نسبت به  وقایع و حوادث جهان 
از دیگران ممتاز می سازد و بالاخره این شناخت در روابط ما با خدا، با خود، با خلقت و با دیگران 

تأثیر بسزایی دارد.

1ــ سورهٔ احزاب، آيهٔ 62؛ سورهٔ فتح، آيهٔ 23؛سورهٔ نساء، آيهٔ 26؛ سورهٔ آل عمران، آيهٔ 137.



68

برخی از سنت های الهی عبارت اند از:
1ــ ابتلاء: ابتلاء در لغت به معنای امتحان است و در اصطلاح دینی به معنای قرار دادن فرد در 
شرایط و موقعیتی است که صفات درونی خود را بروز دهد و درستی یا نادرستی آنچه را که ادعا کرده 
مشخص سازد. البته میان امتحان الهی و امتحان بشری تفاوت وجود دارد و آن این است که در امتحان 
بشری ما غالباً از حقیقت درون افراد بی خبر هستیم و می کوشیم تا از طریق امتحان کردن آنها به آگاهی 
لازم برسیم؛ ولی امتحان خداوندِ علیم برای آگاه شدن از درون افراد نیست، بلکه برای رشد دادن و به 

ظهور رساندن استعدادها و نشان دادن تمایلات درونی افراد است.1
سنت ابتلاء یکی از عام ترین و فراگیرترین سنت های الهی حاکم بر زندگی انسان است که ثابت و 
همیشگی است و شامل همهٔ انسان ها در همهٔ دوران ها می شود. به عبارت دیگر، زندگی هر انسانی، چه 
مؤمن و چه کافر، چه فقیر و چه غنی، صحنهٔ انواع امتحان ها و آزمایش هاست. هویت و شخصیت 

انسان ها با این ابتلائات ساخته می شود و شناخته می گردد.

کدام آیهٔ فعالیت »تدبر در قرآن« ابتدای درس، به این سنت اشاره دارد؟ …………………
موفقیت در هر مرحله ای از امتحان الهی سبب ورود فرد به مرتبه ای برتر می شود و او را با امتحان های 
جدیدتر روبه رو می کند؛ درست مانند دانش آموزی که با موفقیت در هر امتحانی وارد مرحله ای بالاتر از 
امتحانات می گردد تا به موفقیت نهایی برسد؛ به طور مثال، اگر انسان ایمان به خداوند و بندگی او را اعلام 
کند، بنا به سنت ابتلاء، وارد امتحان ها و آزمایش های خاص آن می شود و به میزانی که در آزمون های اوّلیه 

سربلند بیرون آید، قدم در آزمون های بعد می گذارد و برای کسب کمالات برتر آماده می شود.
امام صادق  درباره رابطه مراتب ایمان و مراتب امتحان مى فرماید:

به راستى که مؤمن اِنَّـمَـا الـمُـؤمِـنُ	
به مانند کفهٔ ترازوست ـةِ الـمیزانِ	 بـِمَـنـزِلـَةِ کَـفَّ

هر اندازه ایمانش افزوده شود، 	
ٰ
کُـلَّـما زیـدَ فى ایمانـِه

امتحانش نیز افزوده مى شود. 	2
ٰ
زیدَ فى بـَلائـِه

کدام آیهٔ فعالیت »تدبر در قرآن« ابتدای درس، به این نکته اشاره دارد؟…………………

1ــ المیزان، علامه طباطبایی، جلد اوّل، ذیل آیهٔ »و اِذِ ابتَلیٰ ابراهیمَ ...« )سورهٔ بقره، آیهٔ 124(.
2ــ كافی، کلینی، ج 2، ص 254.   



69

ممکن است بپرسید: خداوند با چه چیزی ما را امتحان می کند؟ پاسخ این است که او با هر امر خیر 
یا شری ما را می آزماید؛ بیماری یا سلامت، فقر یا ثروت، از دست دادن پدر و مادر یا داشتن پدر و 
مادر، بارش باران یا وقوع خشک سالی و به طور کلی هر حادثهٔ شیرین یا تلخ، مواد امتحانی ما به حساب 
می آیند و نحوهٔ مواجههٔ ما با آنها پیروزی یا شکست ما را رقم می زند و مهیای امتحانی دیگر می سازد.

از این رو، کوچک ترین حادثه ای که پیرامون ما رخ دهد، امتحانی برای ماست تا روشن شود که ما 
نسبت به آن حادثه چه تصمیمی می گیریم و چگونه عمل می کنیم. عمل درست، رشد و کمال و عمل 

غلط، عقب ماندگی و خسران ما را به دنبال دارد.

پاسخ سؤالات شما

ممکن است این سؤال برای شما پیش آید که چگونه هر حادثۀ شیرین یا تلخی می تواند 
وسیلۀ ابتلاء وامتحان ما باشد؟

بسیاری از افراد، امور روزمرهٔ زندگی خود را جریاناتی عادی، و نه آزمایش و امتحان، تلقی 
زندگی  استثنایی  و  سرنوشت ساز  لحظات  به  تنها  الهی  امتحانات  که  می پندارند  آنها  می کنند. 
اختصاص دارد و فقط در چنین لحظاتی است که ایمان آدمی آزمایش می شود؛ در صورتی که 
با نگاهی دقیق درمی یابیم که هر ساعت از عمر ما با ده ها امتحان الهی همراه است و شکست یا 

پیروزی ما لحظه به لحظه در پرونده اعمالمان ثبت می گردد.
نوعی  خود  می کنیم  قضاوت  می شویم  روبه رو  آنان  با  که  افرادی  دربارهٔ  لحظه،  هر  که  همین 
شویم  مواجه  دیگران  با  سوء ظن  با  خود  اندیشه  و  فکر  در  ناکرده  خدای  اگر  و  است؛  امتحان 
در آزمایش شکست خورده ایم. همچنین در مواجهه با هر عملی از طریق توجه به رعایت حریم 

تفکر در متن
در رفتار و عملکرد کسی که مصیبت و گرفتاری را امتحان الهی می داند، با کسی که آن را یک 

پیشامد طبیعی می شمارد، چه تفاوت هایی وجود دارد؟
1ــ ................................................................
2ــ ................................................................
3ــ ................................................................



70

الهی  دین  به  را  مردم  انبیا  وقتی  است.  الهی  امداد  سنت  دیگر،  سنت  الهى:  عام  امداد  ٢ــ 
مثبت  پاسخ  حقیقت  نداى  به  دسته اى  مى شوند:  دسته  دو  دعوت  این  برابر  در  مردم  فرامی خوانند 
مى دهند و هدایت الهى را مى پذیرند و دسته اى لجاجت ورزیده و در مقابل حق می ایستند. خداوند، 
سنت و قانون خود را بر این قرار داده که هر کس، هر کدام از این دو راه را برگزیند، بتواند از همین 
امکاناتی که خدا در اختیارش قرار داده )مانند قدرت اراده، توان جسمی و فکری، امکانات موجود در 
جهان خلقت و…( استفاده کند تا در همان مسیرى که انتخاب کرده است به پیش رود. در واقع خداوند 
امکانات و لوازم رسیدن به خواسته ها و هدف های هر دو گروه را فراهم کرده است، حال، کسى که راه 
حق را برمى گزیند لوازم و امکانات رسیدن به حق را می یابد و مراتب کمال را می پیماید و کسی که فقط 
اینان عواقب زیان بار  البته  به دست می آورد.2  برای آن تلاش می کند همان را  انتخاب کرده و  دنیا را 

تصمیم غلط خود را در آخرت مشاهده خواهند کرد. قرآن کریم در این باره می فرماید:
کسانی که زندگی دنیا و تجملات آن را بخواهند، حاصل کارهایشان را در همین دنیا به آنان می دهیم 
و کم و کاستی نخواهند دید؛ اما اینان در آخرت جز آتش دوزخ ندارند و هر چه در دنیا کرده اند بر باد 

رفته و آنچه را که انجام می دهند، باطل است.3

واجبات و محرمات امتحان می شویم. در هنگام حضور در میان مردم نیز از طریق رعایت حقوق 
امتحان  برای  انسان محلیّ  به طور کلی جای جای زندگی  قرار می گیریم.  آزمایش  دیگران مورد 
است. انسان مؤمن با توجه به همین مسئله است که لحظه لحظه گفتار و کردار خود را در معرض 
در  که  دهد  قرار  گونه ای  به  را  زندگی خود  و سبک  نوع  می کند  و سعی  می داند  الهی  آزمایش 

آزمایش الهی سربلند بیرون آید. به این خاطره دربارهٔ شهید ابراهیم هادی توجه کنید: 
»ورزشکار بود و قد و اندام مناسبی داشت. هرروز با ساک دستی و لباس ورزشکاری به سمت 

باشگاه می رفت. یک بار رفقایش به او گفتند: دیروز دو تا دختر دنبال تو بودند و دربارهٔ تو حرف 

می زدند. ماشاءاللهّ با این تیپ و هیکل، خوب جلب توجّه می کنی! 

نایلونی  کیسهٔ  داخل  را  خود  ورزشی  لباس های  برنمی داشت!  ورزشی  ساک  دیگر  فردا  از 

با  می گذاشت و یک پیراهن گشاد می پوشید و روی شلوارش می انداخت؛ می گفت نمی خواهم 
نوع پوششم، ذهن یک جوان را مشغول کنم.«1

1ــ برگرفته از کتاب »سلام بر ابراهیم«؛ خاطراتی از زندگی شهید ابراهیم هادی.
2ــ سورهٔ اسراء، آیات ١٨ تا ٢٠.

3ــ سورهٔ هود، آيات 15 و 16.



71

کدام آیهٔ فعالیت »تدبرّ در قرآن« ابتدای درس به این سنّت اشاره دارد؟

یعنی  نمودن است؛  معنای آسان  به  توفیق  دینی،  الهى(: در اصطلاح  )توفیق  خاص  امداد  ٣ــ 
خداوند شراىط و اسباب را برای کسی که با نیّت پاک، قدم در راه حق می گذارد و در این راه سعی و 
تلاش می کند چنان فراهم مى سازد که وی بتواند آسان تر به مقصد برسد. این امداد خاص خداوند سنّت 

»توفیق الهی« نام دارد.
یکى از جلوه هاى این توفیق، نصرت و هدایت الهى به دنبال تلاش و مجاهدت است.1 خداوند، انسان 

تلاشگر و مجاهد را حمایت مى کند، دست او را مى گیرد و با پشتیبانى خود به پیش مى برد.

کدام  آیهٔ فعالیت »تدبرّ در قرآن« ابتدای درس، به این نکته اشاره دارد؟ …………………

از جلوه های دیگر توفیق الهی، ایجاد زمینهٔ مناسب برای رشد و تعالی شخص مؤمن می باشد مانند 
یافتن دوست خوب، شرکت در یک جلسهٔ قرآنی و خواندن یک کتاب تأثیر  گذار و هدایتگر. 

در کسب توفیق الهی، عوامل درونی مانند داشتن روحیهٔ حق پذیری، هم نقشی تعیین کننده دارد. 
امّا این آیات ایمان یکی را  با هم آیاتی از قرآن را از رسول  اکرم   می شنیدند،  برای مثال، دو نفر 
تقویت می کرد ولی بر لجاجت و کفر دیگری می افزود؛ و مثال دیگر: دو نفر با هم از کنار مسجدی 
می گذرند و صدای اذان را می شنوند، یکی به مسجد می رود تا نماز اول وقت خود را بخواند و دیگری 

بدون توجه از  کنار مسجد می گذرد.
4 ــ سبقت رحمت بر غضب2: از آنجا که خداوند به بندگان خود محبت دارد، با همهٔ آنان، چه 

نیکوکار و چه گناهکار، به لطف و مهربانی رفتار می کند. او به بندگان خود اعلام می کند که: 
پروردگار شما، رحمت را بر خود واجب کرده است.3 

یعنی حتی آنجا که خداوند بر کسی سخت می گیرد، باز هم از دریچه لطف و رحمت است؛ مانند 
مادری که بر فرزندش سخت می گیرد و یا در مواردی او را تنبیه می کند تا او را از اشتباه باز دارد و به 
هیچ وجه قصد انتقام گیری از فرزند خود را ندارد. از همین جهت است که راه بازگشت گناهکار به 

خدا همیشه باز است.

1ــ سورهٔ آل عمران، آيات 123 تا 125 ؛ سورهٔ انفال، آيهٔ 44؛ سورهٔ بقره ، آيهٔ 249. 
2ــ مقصود از غضب الهی، محروم كردن ظالمين و فاسقان از برخی نعمت ها و گرفتار كردن آنها در عذاب های دنيوی و اخروی است. 

3ــ سورهٔ انعام، آیهٔ 54.



72

گناهکار،   بندگان  آبروی  حفظ  نیک1،  کار  انجام  با  گناهان  برخی  آمرزش  توبه،  با  گناهان  آمرزش 
پذیرش عبادت اندک2 و رضایت سریع از کسی که طلب آمرزش کرده3، نمونه هایی از سبقت رحمت 

خدا بر غضب او است.
یا مَن سَبقََت رَحمَتُهُ غَضَبهَ   ای خدایی که رحمتش بر غضبش سبقت گرفته است.4

یکی از موارد سبقت رحمت بر غضب خدا آن است که وقتی انسان کار نیکی انجام می دهد، خداوند 
به فرشته اش فرمان می دهد که فوراً آن را ثبت نماید، امّا وقتی گناهی مرتکب می شود به فرشتهٔ خود 
دستور می دهد که صبر کند تا بنده اش توبه کند و جبران نماید؛ و در صورتی که بنده توبه نکرد آن گناه 
را ثبت نماید.5 همچنین خداوند عمل نیک را چند برابر پاداش و کار بد را فقط به اندازهٔ خودش جزا 

می دهد.6

کدام آیهٔ فعالیت »تدبرّ در قرآن« ابتدای درس، به این سنّت اشاره دارد؟ 

5 ــ املاء و استدراج7: خداوند برای انسانی که به دام گناه می افتد، شرایطی را فراهم می کند 
که بتواند توبه کند و از گناه دوری نماید؛ حتی اگر بارها گناه کرد و توبه نمود، باز هم خداوند از گناه او 
می گذرد؛ اما اگر کسانی چنان در گناه و باطل پیش روند که از کار خود خرسند باشند و با حق دشمنى 
و لجاجت ورزند، خداوند به آنها فرصتی می دهد و بر امکانات و نعمت های آنان می افزاید و آنها این 
فرصت ها و نعمت ها را وسیلهٔ غوطه ور شدن در گناهان قرار می دهند، درحقیقت، مهلت ها و نعمت ها، 
با اختیار و ارادهٔ خودشان به صورت بلای الهی جلوه گر شده و باعث می شود که بار گناهان آنان هر روز 
سنگین و سنگین تر شود و به تدریج به هلاکت ابدی نزدیک تر شوند. اىن سنت که از جمله سنت هاى 

حاکم بر زندگى معاندان و غرق شدگان در گناه است، سنت »املاء و استدراج«8 نام دارد.

1ــ سورهٔ هود، آيهٔ 114.
2ــ »... یا مَن یقَبلَُ الیَسیرَ وَ یعَفو عَنِ الکَثیرِ ...«. مفاتیح الجنان، دعای سحر.

3ــ »... یا سریع الرّضا ...«. دعای کمیل.
4ــ  فرازی از دعای جوشن کبیر.
5ــ کافی، کلینی، ج 2، ص 437.

6ــ سورهٔ شوری، آيهٔ 40؛ سورهٔ انعام، آيهٔ 160.
7ــ همکار محترم؛ املاء و استدراج در این کتاب، سنّت واحد گرفته شده و طراحی سؤالاتی که بخواهد این دو را از هم جدا کند، صحیح 

نیست.
8ــ املاء به معنای مهلت دادن است و استدراج به معنای حرکت تدریجی به سمت عذاب الهی است.



73

کدام آیهٔ فعالیت »تدبرّ در قرآن« ابتدای درس، به این سنت اشاره دارد؟ …………………

قرارگرفتن در دایرهٔ سنت املاء و استدراج نتیجه عمل خود انسان هاست. بنابراین باید بکوشیم که 
در دایره این سنت ها قرار نگیریم تا به هلاکت ابدی گرفتار نشویم.

امیر المؤمنین  می فرماید:
 »چه بسا احسان پیاپی خدا، کسی را گرفتار کند و پرده پوشی خدا او را مغرور سازد و با ستایش 
مردم فریفته و شیفتهٔ خود گردد و خدا هیچ کس را همانند کسی که به او مهلت داده، امتحان و آزمایش 

نکرده است.«١

پیام آیات
 با توجه به آیات 182 و 183 سورهٔ اعراف تحلیل کنید که در چه صورتی وفور نعمت نشانه 

سنت املاء و استدراج است؟

1ــ نهج البلاغه، حکمت 260، ابتدای عبارت: »کم من مستدرج ...«.
2ــ لهوف، سيد ابن طاووس، صص 216ــ214.

بیشتر  بدانیم

را مورد  یزید  این گونه  ایراد کرد  یزید  برابر  و در  در خطبه ای که حضرت زینب  در شام 
خطاب قرار داد:٢

… ای یزید، آیا گمان برده‌ای حال که جای جای زمین و آفاق آسمان را بر ما گرفتی و بستی و 
ما چونان کنیزان رانده شدیم، مایهٔ خواری ما و موجب کرامت توست و حکایت از عظمت جایگاه 

تو دارد که این چنین باد در بینی انداخته‌ای، و برق شادی و سرور از دیدگانت می‌جهد؟! 
اندکی آرام گیر، مگر سخن خدای را فراموش کرده‌ای که فرمود: »گمان مبرند آنان که 
کافر شدند و ما آنان را مهلت دادیم، )این مهلت( برای آنان خیر است، ما همانا مهلت دادیم 
آنان را که بر گناه خود بیفزایند برای آنان عذاب خوارکننده خواهد بود« )سورۀ آل عمران، 

آیۀ ۱۷۸(.



74

6  ــ تأثیر اعمال انسان در زندگی او: رهنمودهای قرآن کریم و پیشوایان دین بیانگر آن است که 
آیندهٔ زندگی هر فرد و اتفاقاتی که برای او رخ می دهد، در موارد بسیاری تحت تأثیر رفتارهای گذشته 

او، اعم از رفتارهای خوب و بد است.
به طور مثال، امام صادق  می فرماید:

کسانى که به واسطهٔ گناه مى میرند نوبِ	 مَـن یَـموتُ بـِالـذُّ
از کسانى که به واسطهٔ سرآمد عمرشان مى میرند، بیشترند. ـن یَـموتُ بـِالآجالِ	 اَکـثـَرُ مِـمَّ

و کسانى که به سبب نیکوکارى زندگى دراز دارند، وَ مَـن یَـعیـشُ بـِالِاحـسانِ	
از کسانى که به عمر اصلى زندگى مى کنند، بیشترند. ـن یَـعیـشُ بـِالاَعـمار1ِ	 اَکـثـَرُ مِـمَّ

 همچنین در تعالیم دینی آمده است که صلهٔ رحم و محبت به خویشان و دادن صدقه، عمر را افزایش می دهد2
 و قطع رحم و بی محبتی به خویشان عمر را کاهش می دهد.3 احسان به والدین، امانت داری، لقمهٔ حلال، 
آب دادن به درخت تشنه4 یا سیراب کردن حیوانات5 و نیز بر طرف کردن اندوه و غصهٔ دیگران زندگی 
را بهبود می بخشد. ظلم به دیگران و افزایش گناه، اعم از فردی و اجتماعی، آثار زیان باری از جمله 
نزول بلا و عدم استجابت دعا را به دنبال دارد،6 همان طور که تقوا و ایمان واقعی به خداوند سبب نزول 

برکات الهی می گردد.7

کدام آیهٔ فعالیت »تدبر در قرآن« ابتدای درس، به این سنت اشاره دارد؟ …………………

1ــ بحارالانوار،مجلسی، ج ٥، ص ١٤٠.
2ــ عيون اخبار الرضا، صدوق، ج2، ص 37.

3ــ كافی، کلینی، ج 2، ص153.   
4ــ تفسير العياشی، عیاشی، ج 2، ص 86.
5ــ بحار الانوار، مجلسی، ج 62، ص 65.

6ــ سورهٔ اعراف، آیات 77 و 78 و آیات 163 تا 166.
7 ــ سورهٔ اعراف،آیهٔ 96.

برنامه ریزی

١ــ برای اینکه در امتحانات الهی موفق باشیم، چه اقداماتی باید انجام دهیم؟
............................................................
٢ــ برای اینکه از توفیق الهی بهره مند شویم چه برنامه هایی را پیشنهاد می دهید؟
............................................................



75

مخاطبدرس ناشر مترجم نویسنده    نام کتاب  

محمدتقى مصباح 1ـ آموزش عقاىد
ىزدى

سازمان تبلىغات 
اسلامى

بخش 
اوّل

معلم/ دانش آموز

2ـ آن که به خدا اىمان 
داشت و آن که به خدا 

ایمان نداشت

ژان گىتون ـ 
ژاک لانزمن

دفتر نشر فرهنگ عباس آگاهى
اسلامى

معلم1

معلم1و2انتشارات روزبهمحمود عابدىسىدمحمدباقر صدر3ـ اثبات خدا
مرکز فرهنگى محسن قرائتی4ـ اصول عقاىد

درس هاىى از قرآن
بخش 

اوّل
معلم/ دانش آموز

سىدمحمدحسىن 5 ـ اللّه شناسى
حسىنى طهرانى

معلم١، ٢و٣انتشارات حکمت

دانش آموز١، ٢و٣بوستان کتاب قمجواد محدثى6ـ الهى نامه
7ـ تبىىن براهىن اثبات 

خدا
معلم1و2مرکز نشر اسراءعبداللّه جوادى آملى

معلم/ دانش آموز١، ٢و٣انتشارات صدرامرتضى مطهرى8 ـ توحىد
معلم/ دانش آموز١، ٢و٣مرکز نشر اسراءعبداللّه جوادى آملى9ـ توحىد در قرآن

10ـ جهان بىنى 
توحىدى

معلم/ دانش آموز١، ٢و٣انتشارات صدرامرتضى مطهرى

معلم/ دانش آموز3مرکز نشر اسراءعبداللّه جوادى آملى11ـ حکمت عبادات
معلم/ دانش آموز١، ٢و٣انتشارات مدرسهحسىن سوزنچى12ـ خدا

13ـ خدا از دىدگاه 
قرآن

 سىدمحمد حسىن 
حسىنى بهشتى

معلم/ دانش آموز١، ٢و٣نشر بقعه  

علامه سىدمحمد 14ـ رسائل توحىدى
حسىن طباطباىى

معلم١، ٢و٣انتشارات الزهراء

15ـ رىا و عُجب 
از دىدگاه​​امام  خمىنى 

مؤسسه انتشاراتى سىد احمد فهرى
تحقىقاتى فىض 

کاشانى

معلم/ دانش آموز4

16  ـ علم پىشىن الهى و 
اختىار انسان

پژوهشگاه فرهنگ و محمد سعىدى مهر
اندىشه اسلامى

معلم5

کتاب​نامه بخش اوّل



76

در مسیر
بخش دوم

سرآغاز هر حرکت، از جمله حرکت به سمت رشد و کمال، اندیشه و تفکر است؛ موضوعی که 
در بخش اوّل با محوریت تفکر پیرامون خدا، آثار و صفاتش، سنت های او در جهان هستی به ویژه 

زندگی انسان، به آن پرداختیم.
دادن  انجام  با  که  است  انسانی  و  معنوی  مدارج  و  کمالات  کسب  برای  بعد، حرکت  گام  امّا 
قلمروهای مختلف ممکن  )محرمات( در  امور  از  برخی  ترک  و  )واجبات(  کارها  از  مجموعه ای 

است.
هرچند این مسیر با دشواری هایی ممکن است همراه باشد امّا یادمان نرود که خداوند، قدرتمندترین 

قدرتمندان، پشتیبان ما در این مسیر است:
وَ یَهدیهِم اِلیَهِ 

 ً
مِنهُ وَ فَضل

 ً
 فَسَیُدخِلهُُم فی رَحمَة

ٰ
ا الَّذینَ آمَنوا باِللّهِٰ وَاعتصََموا بهِ فَامََّ

صِراطاً مُستقَیمًا1
و امّا کسانی که به خدا گرویدند و به او تمسّک جستند، به زودی ]خدا[ آنان را در جوار رحمت 

و فضلی از جانب خویش درآورَد، و ایشان را به سوی خود، به راهی راست، هدایت کند.

1ــ سورهٔ نساء، آیهٔ 175.



77



78

قرائت
ن؛ آيات 130 تا 138 ه آل عمرا سور

ید.
ت کن

 دق
 آن

ای
معن

 به 
د و

وانی
 بخ

مله
ه ج

له ب
جم

ت، 
قرائ

ی 
گو

ه ال
جه ب

 تو
رابا

س 
 در

ات
آی

نی
خوا

فرد
ع و

تما
اس

عَ ـفَۀً«  ـفًا مُض ا اضَع ـُ لوُاالرِّبـوஐاتـَ أ ذیَن، آمَنوا   ل Lهاَ ا ـایَــ یــ
௽ت ஑ـمُــ تـفُلِـحـونَ � وَاتــقُواالنـّارَ ال وَاتــقُواااللهَ     لَـعلَ
஑ُمــ ت  لل஑ِـفِــریَن � وَ اطَیــعوُاااللهَ وَالرسولَ    لَـعلَـ اعُِد
تُرحَمونَ � وَسارعِوا اِل௽ مَغفِــَر ةٍ  مِن رَبّـ஑ِــُم    وَ جَنــ ۀٍ
ت للِمُتــقیَن، � ارَضُ    اعُِــد تُ، وَال و مـ عَرضُـهَا الس
ءِ  وَال஑ـ ـظِمیَن الـغیَظَ ا ّ ءِ وَالضر ا ّ السر ௽ِذیَن یُنــفِقونَ ف L اِّ
وَالـعافیَن، عَنِ النّـــاسِ ۀ  وَااللهُ  یُحِب الـمُحسِنـیَن، �
ذیَن،  اِذا  فَـعلَوا  فــاحِشَـًۀ      اَو  ظَـلـَمـوا  انَـفُسَـهُمــ Lوَ ا
نوبَ ذLََــُرواااللهَ    فاَستَــغفَــروا لِـذُنوبِـهِمــ‘ وَمنَ یَـغفِــُراஐذ
وا عَ ل௽ ما فَ ـعَلوا    وَ هُم یَـعلمَونَ، � ا االلهُ ‘ وَ لمَــ یـُصِرّ  اِل
هِمــ   وَ جَنـّْتٌ،    تَج ـري ُ هُم    مَغفِــَرةٌ  مِن رَ بّــِ و  ئکَِ  جَ ـزا اوُلـ
ـُر   خلدِیَن، فیها‘وَنِـعمَــ اجَـُرالـعمِلیَن � انَـه مِن تَحتِــهَا ال
ارَضِــ قدَ خَلَت  مِن قبَـل஑ِـمُــ  سُـنَن،ٌ     فسَیروا ف௽ِ ال
بیَن � فاَنــظـُروا     ஐَـیـفَ ஐانَ، عاقِبَـــُۀ الـم஑َُـذِّ
ِ لـُمتــقیَن، � ه ذا بَیانٌ، للِنـاّسِ   وَهُ دًي   وَ مَوعِظَ ـۀٌ  ل

سورَةُ آلِ عِمرانَ

https://www.roshd.ir/112204-2-1


79

ترجمه

ای کسانی که ایمان آورده اید، ربا را ]که با کاسته شدن اموال مردم[ به چندین برابر 
  130 افزایش می یابد، مخورید و از خدا پروا کنید، باشد که نیکبخت شوید. 

  131 و از آتشی که برای کافران آماده شده است بترسید. 
  132 و خدا و پیامبر را فرمان برید، باشد که مورد رحمت قرار گیرید. 

و براى نيل به آمرزشى از پروردگار خود، و بهشتى كه پهنايش ]به قدر[ آسمان ها و 
  133 زمين است ]و[ براى پرهيزکاران آماده شده است، بشتابيد. 

]پرهیزکارانی[ كه از مال خود به فقرا در حال وسعت و تنگدستى انفاق كنند و خشم 
خود را فرو مى‏برند و از ]خطای[ مردم در مى‏گذرند و خداوند نیكوكاران را دوست 

   134 دارد.  
]همانانی[ كه چون كار زشتى كنند يا بر خود ستم روا دارند، خدا را به ياد مى‏آورند و 
براى گناهانشان آمرزش مى‏خواهند و چه كسى جز خدا گناهان را مى‏آمرزد؟ و ]نیز[ 

  135 بر آنچه مرتكب شده‏اند، با آنكه مى‏دانند ]گناه است‏[، پافشارى نمى‏كنند. 
زير  از  كه  است  بوستان هايى  و  پروردگارشان  جانب  از  آمرزشى  پاداششان  آنان، 
]درختان‏[ آن، جويبارها روان است. جاودانه در آن بمانند و پاداش اهل عمل چه 

  136 نيكوست.  
زمين  در  ]و سپری شده[ است. پس،  داشته  از شما سنّت هايى وجود  پيش  قطعاً 

  137 بگرديد و بنگريد كه فرجام تكذيب‏كنندگان چگونه بوده است؟  
اندرزى  و  رهنمود  پرهيزکاران،  براى  و  ]روشن[،  بيانى  مردم،  براى  ]قرآن‏[  اين 

  138 است.  



80

خدای متعال به حضرت داود  فرمود:
»ای داود! اگر آنان که از من روی گردانده اند می دانستند که چگونه انتظار آنها را می کشم و 
شوق بازگشتشان را دارم، بدون شک از شوق آمدن به سوی من جان می دادند و بندبند وجودشان 

از محبتّ من از هم می گسست.«1
تصمیم​های جدید همواره برای تکمیل پیمان​های قبلی و پیمودن ادامهٔ راه نیست، بلکه گاه برای 
بازگشت از مسیری است که چندی به غلط پیموده شده و آثار زیان باری برجای گذاشته است. 
این گونه تصمیم​ها »توبه« نام دارد. در این درس می​خواهیم بدانیم حقیقت توبه چیست؟ و بازگشت 

حقیقی چه ویژگی هایی دارد؟ 

بازگشت

قَت اَوصالهُُم.« میزان​الحکمه،  لتََفَرَّ اِلیََّ وَ  اِلیٰ توَبـَتِهِم لمَاتوا شَوقًا  1ــ »یا داوودُ! لوَ عَلِمَ المُدبِرونَ عَنّی کیَفَ انتِظاری لهَُم وَشَوقی 
محمدی ری شهری، ج ٤، ص ٢٧٩٧.



81

عبد یا آزاد؟
صدای ساز و آواز بلند بود. هرکس که از نزدیک آن خانهٔ با شکوه می​گذشت، می توانست حدس 
بزند که در درون خانه چه خبر است! بساط عیش و میگساری پهن بود و جام شراب پیاپی نوشیده 

می شد. 
زنی که در آن خانه خدمت می​کرد، بیرون آمد تا زباله​ها را در کناری بریزد. در همین لحظه مردی که 

آثار عبادت از چهره​اش نمایان بود، از آنجا می​گذشت. از آن زن پرسید: 
صاحب این خانه بنده است یا آزاد؟ 

زن گفت: آزاد. صاحب چنین خانه​ای که بنده نیست! 
آن مرد گفت: معلوم است که آزاد است. اگر بنده می​بود، بندگی می کرد و حرمت صاحب خود را 

نگه می داشت و این بساط را پهن نمی​کرد. 
رد و بدل شدن این سخنان موجب شد که خدمتکار مدت بیشتری در بیرون خانه مکث کند. هنگامی 

که برگشت، اربابش پرسید: »چرا معطلّ کردی؟«
خدمتکار ماجرا را تعریف کرد و گفت که، مردی با چنین وضع و شمایلی می​گذشت و چنان پرسشی 

کرد و من چنین پاسخی دادم.
شنیدن ماجرا، صاحبخانه را چند لحظه در اندیشه فرو برد. جملهٔ »اگر بنده می​بود، بندگی می کرد 
و حرمت صاحب خود را نگه می​داشت« چون تیری بر قلبش نشست و او را تکان داد. یکباره از جا 
برخاست و به خود مهلت پوشیدن کفش را نداد. با پای برهنه به دنبال گویندهٔ سخن رفت. دوید تا خود 
را به گویندهٔ سخن، که امام موسی کاظم  بود، رساند. در حضور امام​ توبه کرد و تا زنده بود به پیمان 
خویش وفادار ماند. بُشۡر بن حارث که تا آن روز در زمرهٔ اشراف زادگان و عیّاشان قرار داشت، در سِلک 

مردان پرهیزکار و خداپرست درآمد.1

انقلاب علىه خود
در میان مخلوقات، انسان موجودی است که علاوه بر ایستادگی در برابر موانع بیرونی، می تواند در برابر 
موانع درونی نیز ایستادگی کرده و حتی علیه خود انقلاب کند؛ بدین معنا که می تواند با پیروی از عقل، علیه 

تمایلات ناپسند خود قیام کند و انقلاب نماید.

1ــ داستان راستان، مرتضی مطهری، داستان ٤٤



82

حقیقت توبه
توبه در لغت به معنای بازگشت است و در اصطلاح دینی، به معنای بازگشت از گناه به سوی خداوند 
و قرار گرفتن در دامن عفو و غفران اوست. این حالت وقتی رخ می دهد که انسان از گناه پشیمان شده 
و قصد انجام آن را نداشته باشد. با بازگشت بندهٔ گناهکار، خداوند نیز به سوی او باز می گردد و درهای 

رحمتش را به رویش می گشاید و آرامش را به قلب او باز می گرداند.
همین که انسان بعد از انجام گناه، در دل احساس پشیمانی کند و زبان  حالش این باشد که: » چقدر بد 
شد! چرا به فرمان خدا بی توجهی کردم؟ دیگر این کار را انجام نمی دهم« توبه انجام شده و گناه بخشیده 

می شود. امام باقر  می فرماید:»برای توبه کردن پشیمانی کافی است.«1
چنین انسانی واقعاً در دل »اَستغفِرُاللّٰه« را گفته است، گرچه آن را بر زبان جاری نکرده باشد. اما 
اگر بر عکس باشد، یعنی با زبان »اَستغفِرُاللّٰه« بگوید اما در قلبش پشیمان نباشد و قصد انجام دوبارهٔ  آن 

گناه را داشته باشد، چنین کسی توبه نکرده است.

توبه و پاکى
گناه، آلودگى است و توبه، پاک شدن از آلودگى هاست. توبه گناهان را از قلب خارج مى کند و آن را 

شست وشو مى دهد. به همین جهت اىن عمل را »پىراىش« ىا »تخلىه« نیز مى گوىند.
رسول خدا  مى فرماىد:

کسى که از گناه توبه کرده نـبِ	 اَلـتّـائـِبُ مِـنَ الـذَّ
مانند کسى است که هیچ گناهی نکرده است. کَـمَـن لا ذَنـبَ  لـَهو2	

بررسی

با توجه به آنچه در سال های قبل دربارهٔ »نفس امّاره« و »نفس لوّامه« و »خودِ   دانی« و »خودِ    عالی« 
آموخته اید، به سؤال زیر پاسخ دهید: 

مقصود از انقلاب علیه خود چیست؟ کدام خود، علیه دیگری انقلاب می کند؟
............................................................

1ــ کافی، کلینی، ج 2، ص 426.
2ــ مستدرک الوسائل، میرزای نوری، ج12، ص ١٢٦.



83

امىرمؤمنان علی  مى فرماىد:
توبه دل ها را پاک مى کند ـرُ الـقُـلوبَ	 اَلتَّـوبـَةُ تُـطـَهِّ

و گناهان را مى شوىد. نوب1َ	 وَ تـَغـسِـلُ الـذُّ
در اینجا باید به چند نکته توجه کرد:

1ــ با توبه همهٔ گناهان حتی شرک هم آمرزیده می شود.
خداوند به پیامبرش پیام می دهد که:

بگو ای بندگان من که بسیار به خود ستم روا  قُل یا عِبادِیَ الَّذینَ اَسـرَفوا عَـلیٰ اَنـفُـسِهِم	
داشته اید، 	

از رحمت الهی نا امید نباشید، لا تقَـنـَطوا مِن رَحـمَـةِ اللّهِٰ	
خداوند همهٔ گناهان را می بخشد، نوبَ جَـمیـعًا	 اِنَّ اللّهَٰ یَـغـفِرُ الذُّ
چرا که او آمرزندهٔ مهربان است. حیـم2ُ	 اِنَّهو هُـوَ الـغَـفورُ الـرَّ

2ــ توبه نه تنها گناه را پاک می کند، بلکه اگر ایمان و عمل صالح نیز به دنبال آن بیاید، گناهان را به 
حسنات تبدیل می کند. خداوند می فرماید:»کسی که باز گردد و ایمان آورد و عمل صالح انجام دهد، 

خداوند گناهان آنان را به حسنات تبدیل می کند زیرا خداوند آمرزنده و مهربان است.«3
3ــ توبه در جوانی آسان تر است و خداوند توبهٔ جوانان را بسیار دوست دارد. پیامبر اکرم  

می فرماید: »کسی نزد من محبوب تر از جوان توبه کار نیست.«4
٤ــ درِ توبه همیشه باز است، اما توفیق توبه همواره میسر نیست. باید لحظه های توفیق را شکار کرد 

و خود را در دامن مهر خداوند انداخت. 
٥ ــ تکرار توبه، اگر واقعی باشد، نه تنها به معنی دور شدن از خداوند نیست، بلکه موجب محبوب 

شدن انسان نزد خداوند و جلب رحمت او می شود. خداوند می فرماید:
خداوند کسانی را که زیاد توبه می کنند، دوست دارد  التَّوّابیـنَ	 اِنَّ اللّٰهَ یُـحِـبُّ

و پاکیزگان را دوست دارد. ـرین5َ	 وَ یُـحِبُّ المُـتـَطهَِّ
بنابراین، اگر کسی گناهی مرتکب شد و توبه کرد، امّا توبه اش را شکست و دوباره مرتکب گناه شد، 

1ــ مستدرک الوسائل، ج ١٢، ص ١٢9.	
2ــ سورهٔ زمر، آیهٔ 53.

3ــ سورهٔ فرقان، آیهٔ 70.
4ــ مشکاة الانوار، طبرسی، ص ١٧٠.

5ــ سورهٔ بقره، آیهٔ ٢٢٢.

https://www.roshd.ir/112204-2-2


84

هیچ مانعی ندارد که باز هم توبه کند و از خداوند عذرخواهی نماید؛ چراکه خداوند کسی را که فوراً از 
گناه خود ناراحت می شود و بسیار توبه می کند، دوست دارد؛ زیرا می بیند چنین فردی، با اینکه در دام 

گناه افتاده، امّا قلبش نزد اوست و به سرعت از عمل خود پشیمان می شود.

بیشتر  بدانیم

امام باقر  به یکی از یاران خود فرمود:
ای محمّدبن مسلم! گناهان مؤمن، وقتی که از آنها توبه می کند، بخشیده شده است. پس مؤمن، 
باید بعد از توبه کردن، عمل را از نو آغاز کند و زندگی را از سر گیرد. البته آگاه باش که این امتیاز 

فقط برای اهل ایمان است.
محمّدبن مسلم از امام سؤال کرد: اگر مؤمن بعد از توبه و استغفار باز هم به طرف گناه بازگشت، 

آن وقت چه می شود؟
از آن  از گناهش پشیمان می شود و  تو خیال می کنی مؤمن  امام فرمود: ای محمّدبن مسلم! 

استغفار می کند، امّا خداوند توبه او را قبول نمی کند؟!
محمّدبن مسلم بار دیگر می پرسد: حال اگر این توبه شکستن را بارها تکرار کند و پس از هر 

گناه باز هم توبه کند و از خدا طلب بخشش نماید، باز هم قبول است؟
با  باز گردد، خدا هم  به سوی خدا  توبه  و  با استغفار  امام در جواب فرمود: هر وقت مؤمن 
بخشش به سوی او باز می گردد. سپس امام این آیه را خواند: »اوست که توبهٔ بندگانش را می پذیرد 

و گناهان را می بخشد و می داند که چه می کنید.« 1
سپس امام به محمّدبن مسلم تذکرّ داد و فرمود: مراقب باش مؤمنین را از رحمت خدا مأیوس 

نکنی!2

1ــ سورهٔ شوری، آیهٔ 25.
2ــ کافی، کلینی، ج 2، ص 434.

حیله های شیطان
شیطان، برای دور کردن انسان از توبه، تلاش فراوان می کند و با حیله و فریب مانع توبه 

انسان ها می شود، برخی از حیله های وی عبارتند از:
١ــ ناامیدکردن از رحمت الهی: ابتدا انسان را با این وعده که »گناه کن و بعد توبه کن!« به سوی 
گناه می کشاند و وقتی که او آلوده شد، از رحمت الهی مأیوسش می سازد و می گوید »آب که از سر 

https://www.roshd.ir/112204-2-3


85

گذشت چه یک وجب، چه صد وجب.« در این حالت، انسان با خود می گوید که کار از کارگذشته و 
پروندهٔ عملم نزد خداوند آن قدر سیاه است که دیگر توبه ام پذیرفته نیست. درحالی که آدمی، هرقدر هم 

که بد باشد، اگر واقعاً توبه کند و نادم و پشیمان شود، حتماً خداوند توبه اش را می پذیرد.

بازآ هستی  هرآنچه  بازآ  بازآبازآ  بت پرستی  و  گبر  و  کافر  گر 
نیست نومیدی  درگه  ما  درگه  بازآ١این  شکستی  توبه  اگر  صدبار 

٢ــ به تأخیر انداختن توبه )تسویف(: »تسویف« از ریشهٔ »سَوف« و به معنای امروز و فردا کردن 
و کار امروز را به فردا انداختن است. به عبارت دیگر، فرد گنهکار دائماً به خود می گوید »به زودی توبه 

می کنم« و این گفته را آن قدر تکرار می کند تا اینکه دیگر میل به توبه در او خاموش می شود.
این حیلهٔ شیطان، بیشتر برای گمراه کردن جوانان به کار می رود. به او می گوید تو هنوز جوانی و 
فرصت توبه داری، بالاخره در آینده می توانی توبه کنی. امّا این یک دام است و سبب عادت جوان به 

گناه می شود، به طوری که ممکن است ترک گناه برایش سخت گردد.
درست است که هر وقت برگردیم خدا قبولمان می کند، اما اگر انسانی غرق گناه شود، دیگر معلوم 
نیست که میل به توبه پیدا کند. شاید گناه به قدری بر روحش غلبه کند که هیچ وقت قلبش از گناه پشیمان 

نشود و وقتی که پشیمانی قلبی نباشد توبه ای صورت نگرفته است.

1ــ رباعیات، ابوسعید ابوالخیر.

بیشتر  بدانیم

مولوى، دربارهٔ کسى که فرىب شىطان را مى خورد و توبه را به تأخىر مى اندازد، مثال زىر را 
مى زند:

خـاربنُهمچو آن شخص ِ درشتِ خوش سُخُن  او  نشانـ‍د  ره  میان  در 
شدی افـزون  خـاربنُ  آن  دمی  شدی هر  پرخون  آن  زخم  از  خلق  پای 
زخار بدریدی  خَلق  زار جامه های  زار  بِخَستی  درویشان  پای 
بِکَن این  گفت  بدو  حاکم  جِدّ  به  من چون  روز یش  برکنََم  آری  گفت 
داد وعده  فردا  و  فردا  نهاد مدتی  محکم  او  خارِ  درخت  شد 
کژَ  وعده  ای  حاکمش  روزی  مَغَژگفت  واپسَ  مـا  کـار    در  آ  پیش 



86

٣ــ گام به گام کشاندن به سوی گناه: روش دیگر شیطان برای کشاندن انسان به شقاوت این 
است که او را گام به گام و آهسته به سمت گناه می کشاند تا در این فرایند تدریجی، متوجه زشتی گناه 
و قبح آن نشود و اقدام به توبه نکند2؛ برای مثال، شیطان از همان ابتدا، انسان را به رابطهٔ نامشروع با 
جنس مخالف دعوت نمی کند، بلکه در گام اول سخن از یک دوستی ساده به میان می آورد، دوستی ای 
که فقط در حد صحبت و درد دل کردن است، اما در گام های بعدی و به صورت تدریجی چنان این 

دوستی را پیش می برد که فرد خود را غرق در فساد و آلودگی می بیند.

مراحل تکمیلی توبه
توبه یا همان پشیمانی از گناه آثار و نتایجی دارد که در زندگی شخص توبه کننده خود را نشان می دهد؛ 

از جمله:
١ــ تلاش در جهت دور شدن از گناه: توبه کننده تلاش می کند دیگر به سراغ گناهی که از آن 
پشیمان شده است نرود؛ زیرا انجام آن مساوی با شکستن توبه است که در آن صورت باز هم باید توبه 
کند. به عبارت دیگر، اگر توبه کننده حقیقتاً توبه کرده باشد، گرچه ممکن است به انجام آن گناه وسوسه 
افراد، مکان ها و موقعیت هایی3 که  از  یعنی  نماید؛  آن دوری  از  امّا سعی خواهد کرد در عمل  شود، 

بدان  این  فردا،  که  می گویی  که  زمان تو  می آید  کـه  روزی  هر  به  کـه 
می شود  جوان تر  بـَد  درختِ  می شود آن  مضطر  و  پیر  کنََنده  وین 
برخاستن  و  قوّت  در  کاستنخار  بنُ  در  و  پیری  در  خـارکنَ 
سبزتر  دم  هر  و  روز  هر  خشک تـرخار  بنُ  و  زار  روز  هر  خـارکنَ 
پیرتر تو  می شود  جوان تر  مَـبر١َاو  خود  روزگار  و  با  ش  زود 

1ــ مثنوی، مولوی، دفتر دوم.
یطان« را به کار می برد؛ یعنی گام های شیطان. این تعبیر نشان می دهد که روش  2ــ قرآن کریم در مورد این روش شیطان، تعبیر » خُطوُاتِ الشَّ
شیطان در گمراه نمودن افراد، تدریجی و گام به گام است و شیطان انسان را قدم به قدم به سوی پرتگاه می کشاند. اگر انسان بداند که قرار است 
روزی با فریب شیطان چه گناهان بزرگی را انجام دهد، به شدت از آن بیزاری می جوید و دوری می کند اما شیطان، انسان را فوراً به سمت آن 
گناه نمی برد، بلکه گام به گام و به تدریج قبح و زشتی گناه را در دل او از بین می برد تا در نهایت گناه بزرگ را مرتکب شود. قرآن کریم با اشاره به 
این روش شیطان این نکته را مطرح می کند که هدف نهایی شیطان آلوده کردن شما به انجام فحشا و منکر است و هر کس به دنبال گام های شیطان 

بیفتد عاقبتی جز انجام گناهان زشت و ناپسند ندارد:
َّه و یأَمُرُ بِالفَحشاءِ و اَلمُنکَرِ ... )سورهٔ نور، آیهٔ 21(. یطانِ فانَ ع خُطوُاتِ الشَّ بِ یطانِ وَ مَن یـَتَّ بِعوا خُطوُاتِ الشَّ ُّهَا الَّذینَ آمَنوا لا تـَتَّ یا اَی

3ــ منظور از موقعیت ها، هرگونه فضایی است که می تواند موجب تحریک و سوق دادن انسان به سوی گناه شود، مانند حضور در برخی از 
گروه ها در فضای مجازی، مشاهده برخی فیلم ها، بازی های رایانه ای نامناسب و ...



87

بررسی

برای اینکه حالت پشیمانی، به ترک گناه بینجامد، چه راه حل هایی را پیشنهاد می دهید؟

رفتار و اخلاق خود را ارزیابی کنید و ببینید به کدام یک از حقوق خداوند و مردم 
کمتر توجه کرده اید. آنها را یادداشت کنید و برای جبران آن برنامه ریزی نمایید.

خودارزیابی

می توانند زمینه ساز شکل گیری گناه باشند، دوری می کند.

1ــ محجة البیضاء، ملامحسن فیض کاشانی، ج ٥، ص ٢٧٣.

٢ــ جبران حقوق الهى و حقوق مردم: توبه کننده تلاش می کند حقوقی را که با گناه خود ضایع 
کرده است جبران نماید. دسته ای از این حقوق، مربوط به خداوند است. مهم ترىن حق خداوند نیز، 
حق اطاعت و بندگى اوست. توبه کننده باىد بکوشد کوتاهى هاى خود را در پىشگاه خداوند جبران کند؛ 
به جا  به تدریج قضا نماید و عبادت هاى ترک شده را  ىا روزه هاى از دست داده را  براى مثال، نمازها 

آورد.
البته خداوند نسبت به بندگان خود مهربان است و اگر ببىند که شخص توبه کار تلاش خود را کرده و 

نتوانسته همهٔ گناهان را جبران کند، بقىهٔ موارد را خود جبران نموده و او را عفو مى کند.
دسته ای دیگر، حقوق مردم است. توبه کننده باىد بکوشد اگر ستمى بر مردم کرده است آن را جبران 
نماىد و حقوق مادى ىا معنوى آنها را در حد توان ادا کند و رضاىت صاحبان حق را به دست آورد و 
اگر به آنان دسترسى ندارد، به نیابت از آنان صدقه دهد و براىشان دعاى خىر و طلب آمرزش نماىد.1 
توجه کنىم که حقوق معنوی انسان ها بسىار مهم تر از حقوق مادى آنان است. اگر با دروغ، غىبت و تهمت 
آبروى انسانى رىخته شده، اگر قلب پدر ىا مادرى بر اثر بى حرمتى فرزندى شکسته شده، اگر با توزىع کتاب 
ىا راه انداختن یک شبکه اجتماعی گمراه کننده در فضای مجازی، فساد و تباهى در جامعه گسترش ىافته، 
اگر رفتار ناپسند برخى افراد سبب بدبىنى دىگران به دىن شده، در واقع حقوق معنوى افراد ضاىع شده است 

و باىد فرد توبه کننده  به جبران حقوق از دست رفته بپردازد.



88

توبۀ اجتماعی
آنچه تاکنون گفته شد مربوط به توبهٔ فردى بود؛ اما جامعه هم اگر در برخى از ابعاد از مسىر توحىد و اطاعت 

از خداوند خارج شد، نىازمند بازگشت به مسىر توحىد و اصلاح، ىعنى نىازمند »توبه اجتماعی« است. 
انحراف هاى اجتماعى باىد در همان مراحل ابتداىى خود اصلاح شوند تا گسترش نىابند و ماندگار 
نشوند. رباخوارى، رشوه گرفتن، بى توجهى به عفاف و پاکدامنى، ظلم کردن و ظلم پذىرى و اطاعت از 

غىر خدا از جملهٔ اىن بىمارى ها و انحراف هاست.
مهم ترین راه اصلاح و معالجهٔ جامعه از اىن بىمارى ها انجام دادن وظىفهٔ امر  به معروف و نهى  از 
منکر است. اگر مردم در انجام اىن وظىفه کوتاهى کنند، گناهان اجتماعى، قوى تر و محکم تر مى شوند 
و در تمام سطوح جامعه نفوذ می کنند. در  واقع اگر مردم در برابر این گناهان حساسىت نشان دهند و 
در برابر آن باىستند و بکوشند که جامعه را اصلاح کنند، به آسانى مى توانند مانع گسترش گناهان شوند. 
اما اگر مردم کوتاهى کنند و اقدامات دلسوزان جامعه به جاىى نرسد و به تدرىج انحرافِ از حق بیشتر و 
بیشتر شود، اصلاح آن مشکل مى شود و نیاز به تلاش هاى بسیار و فعالىت هاى اساسی و زیربنایی پیدا 
می شود تا آنجا که ممکن است نىاز باشد انسان هاى بزرگى جان و مال خود را تقدىم کنند تا جامعه را 

از تباهى برهانند و مانع خاموشى کامل نور هداىت شوند.

تا چه زمانى برای توبه کردن مهلت دارىم؟ 
سراسر عمر ظرف زمان توبه است  1، امّا بهترىن زمان براى توبه، دوره ای است که امکان توبه بیشتر و 

انجام آن آسان تر و جبران گذشته راحت تر است. بر اىن اساس، باىد به این نکته توجه کنىم:
تثبىت  انعطاف و  پىرى دورهٔ کم شدن  انعطاف پذىرى، تحوّل و دگرگونى و دورهٔ  دورهٔ جوانى دورهٔ 
خوى ها و خصلت هاست. اگر در دورهٔ جوانى خصلت هاىى در انسان پدىد آمد و ماندگار شد خارج کردن 
مى آىند، شبیه  پدىد  ما  در  که  ناپسندى  بود. صفات  و طاقت فرسا خواهد  بسىار سخت  پىرى  در  آنها 
ریشه های نهالی هستند که در ابتدا نفوذ کمی در خاک دارد اما هر قدر زمان می گذرد، نفوذ آن بیشتر 
می شود و قوی تر می گردد تا جایی که کندن آن درخت بسیار سخت می شود. از این رو، توبه در جوانی 

بسیار آسان تر از زمان پیری است.

1ــ اصول کافی، کلینی، ج٢، ص ٤٤٠، کتاب کفر و ایمان.



89

بیشتر  بدانیم

امام خمىنى  خطاب به جوانان می نویسد:
»بهارِ توبه اىام جوانى است که بار گناهان کمتر و تیرگی قلب و ظلمت درون اندک تر و شراىط 
توبه سهل تر و آسان تر است. انسان در پىرى حرص، طمع، حبّ جاه و مال و طول آرزوىش بىشتر 
است، و اىن به تجربه ثابت شده است و حدىث شرىف نبوى شاهد بر آن است1. فرض کنىم که 
انسان بتواند در اىاّم پىرى به توبه اقدام کند، ]امّا[ از کجا که به پىرى برسد و اجل، او را در سن 

جوانى و در حال اشتغال به نافرمانى نرباىد و به او مهلت دهد؟…
پس اى عزىز، از فریب هاى شىطان بترس و در حذر باش، و با خداى خود مکر و حىله مکن 
که پنجاه سال ىا بىشتر شهوت رانى مى کنم و دم مرگ با کلمهٔ استغفار جبران گذشته مى کنم؛ اىنها 
خىال خام است. اگر در حدىث دىدى ىا شنىدى که حق تعالى بر اىن امت لطف فرموده و توبهٔ آنها را 
تا قبل از مشاهدهٔ آثار مرگ ىا خودِ آن قبول مى فرماىد، صحىح است؛ ولى هىهات که در آن وقت 
توبه از انسان سرزند! مگر توبه لفظ است؟! اقدام به توبه زحمت دارد؛ … چه بسا باشد که قبل از 
فکرِ توبه ىا عملى کردن آن، اجل مهلت ندهد و انسان را با بار معصىت  هاى سنگىن و ظلمت بى پاىان 
گناهان، از اىن جهان منتقل نماىد. آن وقت خدا مى داند که انسان به چه گرفتارى ها و بدبختى ها 

دچار مى شود …
پس اى عزىز، هرچه زودتر دامن همت به کمر بزن و عزم را محکم و اراده را قوى کن و از 
گناهان، تا در سن جوانى هستى ىا در حىات دنىاىى به سر مى برى، توبه کن و مگذار فرصت خدا داد 

از دستت برود.« 2
کنیم وفا  امانت  عهد  به  تا  کنیمبرخیز  قضا  خدمت  به  رفته،  تقصیرهای 
خلق پیش  نهادیم  که  سر  بود  کنیمبی مغز  کبریا  در  به  فروتنی  دیگر 
هنوز در  است  نبسته  توبه  کنیمدارالشفای  دوا  تدارک  به  معصیت  درد  تا 
کنیمروی از خدا به هر که کنی شرک خالص است خدا  در  رو  همه  کز  محض  توحید 
و رود در سرای دل این خیال  آید  کنیمچند  رها  دشمن  به  دوست  مقام  کی  تا 

1ــ اشاره به این حدیث پیامبر  دارد که فرمودند: آدمی پیر می شود در حالی که دو صفت در او جوان می شود: حرص  و آرزوهای 
دور و دراز )بحار الانوار، ج، 7، ص 22(

، ص ٢٧٣ )با ساده​سازی برخی کلمات و عبارات(. 2ــ شرح چهل حدیث، امام خمینی 



90

مناجات التائبین را در کتاب »مفاتیح​الجنان« بخوانید و به سؤال​های زیر 
پاسخ دهید: 

الف( گناه چه آثاری در وجود انسان باقی می​گذارد؟ 
ب( چه اموری است که جز خداوند دیگری توان انجام آن را ندارد؟ 

ج( خداوند چه راهی پیش پای گناهکار قرار داده که راه عذرآوردن را بر او بسته است؟ 

  پیشنهاد

مَلکَ دون قدر ماست برترین مقام  کنیم1چون  چرا  زبونی  دیوْ  دست  به  چندین 

1ــ سعدی، مواعظ، غزلیات، غزل 50.

https://www.roshd.ir/112204-2-4


91



92

قرائت
ب؛ آيات 32 تا 36 ه  احزا سور

ید.
ت کن

 دق
 آن

ای
معن

 به 
د و

وانی
 بخ

مله
ه ج

له ب
جم

ت، 
قرائ

ی 
گو

ه ال
جه ب

 تو
رابا

س 
 در

ات
آی

نی
خوا

فرد
ع و

تما
اس

 ‘ ،قَیـتُنءِ   اِنِ اتــ ءَ النــ ب௽ِِّ     لسَ تُنஐ َــاحََ دٍ مِنَ النسِّـا نسِا یـ
ذي  ف௽ قلَبِـــه  مَ ـَرضٌ Lفلاَا  تَخضَعنَ،  بِــالـقَولِ    فیََــطـَمعَ ا
ا تبََرجنَ ا مَعروفًا � وَقـَرنَ ف௽ بُیــوت஑ِــُن    وَل ً وَقلُنَ قَول
ةَ ـوஐةَ   وَآتیَن الز لووَ اَقِمنَ الص ‘ ௽اول تبََرجَ الجاهِلِیــ ۀِ ال
 ما یُریدُ االلهُ لیِـذُهِبَ عَن஑ُمــُ الرجِّسَ وَاطَِعنَ االلهَ وَرسَولهَ{ۀ اِن
௽ُــرنَ ما یُتلஐَُم تَـطـهیراً � وَاذஐاهَلَ الـبیَِت    وَ یـطُـَهِّـر
ِ االلهِ وَالحِکمَۀِ‘اِن االلهَ ஐانَ لطَیفًاخَبیراً منِ آیت ُبُیــوتکِن ௽ف
مِنـتِ مِنــیَن  وَال مُوتِ    وَال مُو ِال مُسلِمیَن  وَال مُسلم اِن �
بِریَـن تِ    وَالصّْ دِق دِقیَن  وَالصّْ تِ    وَالصّْ ِتـ ِتـیَن  وَالقن وَالقن
قیَن شِعتِ    وَال مُتَــصَدِّ شِعیَن  وَالخـ تِ،    وَالخـبِر وَالصّْ
تِ  وَالحفِظیَن فـُروجَهمُ ِئم  ئمِیَن وَالصّْ  تِ  وَالصّْ ق وَال مُتَــصَدِّ
االلهُ تِ   اعََد ِــرஐ ஐِــریَن االلهَ کثَیراً وَاLذّْ تِ  وَاLذّْ وَالحفِظ
امؤُمِنـۀٍَ ِ مُؤمِنٍ  وَل لـهَُم مَغفِــرةًَ  وَاَجـًراعَظیـمًا � وَماஐانَ ل
اِذا قض௽ََ االلهُ وَرسَولهُ{ اَم ـًرا   انَ یکَونَ لـهَُمُــ الخِیَرةَُ مِن امَ ـِرهِم‘
ـلاًا  مبُینًـــا � وَ منَ، یَـعصِ االلهَ  وَ رَسولهَ{   فقََد ضَل ضَل

احَزابِ سورَةُ ال

https://www.roshd.ir/112204-2-5


93

ترجمه

اى همسران پيامبر، شما مانند هيچ يک از زنان ]ديگر[ نيستيد، البته اگر تقوى پيشه 
سازيد پس به ناز ]و به گونه ای هوس انگیز [ سخن نگوييد، تا آن كه در دلش بيمارى 

  32 است، طمع ورزد و گفتارى شايسته بگوييد.  
و در خانه‏هايتان قرار گيريد و مانند روزگار جاهليّتِ قديم، زينت هاى خود را آشكار 
نكنيد و نماز برپا داريد و زكات بدهيد و خدا و فرستاده‏اش را فرمان ببريد. خدا 
پاكيزه  پاک و  فقط مى‏خواهد آلودگى را از شما اهل بیت بزدايد و شما را کاملاً 

   33 گرداند.  
خوانده  شما  خانه‏هاى  در  ]آميز[  حكمت  ]سخنانِ‏[  و  خدا  آيات  از  كه  را  آنچه  و 

 34 مى‏شود، ياد كنيد. در حقيقت، خدا همواره دقيق و آگاه است.  
مطیع  زنان  و  مردان  و  ايمان،  با  زنان  و  مردان  و  مسلمان،  زنان  و  مردان  یقین  به 
پروردگار، و مردان و زنان راستگو، و مردان و زنان شكيبا، و مردان و زنان فروتن، 
و مردان و زنان انفاق کننده، و مردان و زنان روزه‏دار، و مردان و زنان پاكدامن، و 
مردان و زنانى كه خدا را فراوان ياد مى‏كنند، خدا براى ]همه‏[ آنان آمرزش و پاداشى 

  35 بزرگ فراهم ساخته است.  
و هيچ مرد و زن مؤمنى را سزاوار نيست كه چون خدا و فرستاده‏اش به كارى فرمان 
دهند، در امور خود، خود را صاحب اختيار بدانند، و هر كس خدا و فرستاده‏اش 

 36 را نافرمانى كند، قطعاً دچار گمراهىِ آشكارى گرديده است.  



94

زندگی در دنیای امروز و عمل به احکام الهی

قرآن کریم، رمز سعادت و رستگاری ما را تزکیهٔ نفس دانسته و می فرماید:
قَد اَفلحََ مَن زَکاّها1

به یقین هر کس خود را تزکیه کرد، رستگار شد.
تزکیهٔ نفس زمانی اتفاق می افتد که نفس ما از آلودگی ها پاک شود. این کار با توبه از گناهان آغاز 
می شود؛ اما برای تداوم پاک ماندن جان و دل انسان، می بایست علاوه بر توبه به سایر دستوراتی 
که خداوند فرمان داده است عمل نمود. دستورات اخلاقی، عبادی و…  . در این درس به یکی از 

مهم ترین این دستورات، یعنی احکام می پردازیم.

1ــ سورهٔ شمس، آیهٔ ٩.



95

یگانه راه اطمینان
و  سعادت  می کند،  تضمین  را  دنیا  در  سالم  زندگی  اینکه  بر  علاوه  اسلام،  دین  قوانین  و  احکام 
نیک بختی اخروی و ابدی را نیز تأمین می نماید. بنابراین، نمی توان بایدها و نبایدهای دینی و الهی را 
با قوانین بشری که اهداف محدود و کوچک دنیوی دارند، مقایسه کرد و مثلاً گفت چرا خداوند برای 
فلان گناه چنین مجازاتی قرار داده است؟ چراکه خداوند می داند آن گناه مانعی بزرگ بر سر راه سعادت 
و نعمت های ابدی است؛ نعمت هایی که خداوند بخشی از آن را در قرآن کریم به ما معرفی کرده و مراتبی 

از آن هم که اخروی است؛ در این دنیا قابل درک و توصیف نیست.
پاداش  این  نهفته شده؛  آنها  برای  مایهٔ روشنی چشم هاست  که  پاداش هایی  نمی داند چه  »هیچ کس 

کارهایی است که انجام می دادند.«1 
در همین مورد، خداوند به پیامبر  می فرماید: 

»برای بندگان نیکوکارم چیزهایی ذخیره کرده ام که نه چشمی دیده، نه گوشی شنیده و نه به ذهن کسی 
خطور کرده است.«2 

شما »عمر جاودان همراه با خوشبختی« را درنظر بگیرید؛ کدام برنامهٔ غیردینی است که بتواند این 
هدف بزرگ را تضمین کند و ما را به آن برساند؟ 

و  انسان خردمند  هر  روی  پیش  که  است  اعتمادی  قابل  و  مطمئن  شیوهٔ  تنها  دینی  زندگی  بنابراین، 
عاقبت اندیش قرار دارد. هرکس که نگران عاقبت کار خود است به روشنی درمی یابد که تکیه بر خداوند 
و اعتماد به دستورات او، هرگونه نگرانی نسبت به آینده را از بین می برد. در غیر این صورت، آینده ای 

غیرقابل اعتماد در انتظار اوست. خداوند، در سورهٔ توبه با هشدار دادن به این مطلب می فرماید:
آىا آن کس که بنىاد ]کار[ خود را ـسَ بـُنـىانـَه و	 اَفـَمَـن اَسَّ

بر پاىهٔ تقوای الهی هِ 	 عَـلىٰ تـَقـوىٰ مِـنَ الـلّّـٰ
و خشنودى خدا نهاده، بهتر است؛ وَ رِضـوانٍ خَـىـرٌ	

ىا کسى که بناى خود را  ـسَ بـُنـىانـَه و	 اَم مَـن اَسَّ
بر لبهٔ پرتگاهى در حال سقوط ساخته  عَـلىٰ شَـفا جُـرُفٍ هارٍ	

و با آن در آتش دوزخ فرو مى افتد؟  فى نارِ جَـهَـنَّـمَ	
ٰ
فـَانـهارَ بِـه

و خداوند گروه ستمکاران را هداىت نمى کند. هُ لا ىـَهـدِى الـقَـومَ الـظـّالِـمىـن3َ	 و    الـلّّـٰ
1ــ سورهٔ سجده، آیهٔ ١٧.

2ــ الجامع الصغیر، سیوطی، ج٢، ص ٢٣٧.
3ــ سورهٔ توبه، آیهٔ 109.



96

شایسته است در زمینهٔ احکام دین به نکات زیر توجه جدّی داشته باشیم: 
١ــ میان سعادت انسان در دنیا و جهان آخرت و بایدها و نبایدهای دین )احکام(، ارتباط و هماهنگی 
برقرار است، گرچه ممکن است درک آن برای ما، در حال حاضر ممکن نباشد. بنابراین از هر راهی 
نمی توان به سعادت اخروی رسید؛ درست مانند رشد بدن در همین دنیا که فقط با تغذیهٔ صحیح  حاصل 
می شود. از این رو، آن هدف بزرگ با یک زندگیِ غیرمسئولانه و بدون برنامه سازگار نیست، بلکه یک 

زندگی جدّی و یک عزم قوی و استوار را طلب می کند. 
نامیده  دستور  و  حکم  آن  »حکمتِ«  که  دارد  را  خود  خاص  دلایل  خداوند،  دستور  هر  2ــ 
می شود. گاهی ما حکمت برخی از دستورات خداوند را می دانیم و گاه از آنها مطلع نیستیم. گاهی 
و  تلاش خوب  یک  این  بیاوریم.  به دست  را  آن  تا حکمت  می گیریم  مختلف کمک  علوم  از  هم 
ارزشمند است. امّا باید توجه داشته باشیم که آنچه ما کشف می کنیم، در برابر علم بی نهایت الهی 
که وضع کنندهٔ این احکام است بسیار ناچیز است؛ بنابراین نباید چنین بپنداریم که با فهمیدن یکی 
از حکمت های یک دستور الهی به همهٔ حکمت های آن پی برده ایم و این فهم را مبنای تصمیم گیری 

قرار دهیم. 
٣ــ از آنجا که خداوند نصیحت گر حقیقی مردم و خواهان سعادت آنان است، به منظور پیشگیری 
از خطرات، هشدارهایی داده  است تا مردم، قبل از گرفتار شدن، آن خطرات را بشناسند و از آن دوری 
کنند. اما کسانی که از گسترش این خطرات نفع می برند به ما می گویند چرا در اسلام این قدر منع کردن 

تدبّر در قرآن

با تدبر در آیهٔ شریفهٔ صفحه قبل به سؤال های زیر پاسخ دهید:
1ــ زندگی محکم و استوار بر چه پایه هایی بنا می شود؟

......................................................................
2ــ مقصود از بنای زندگی بر لبهٔ پرتگاه چیست؟

......................................................................
3ــ چرا خداوند کسانی را که زندگی خویش را بر لبهٔ پرتگاه بنا کرده اند، ظالم نامیده است؟ 

......................................................................



97

و حرام کردن رایج است؟! درحالی که می دانیم چنین نیست؛ مثلاً اسلام صدها نوع ورزش و بازی را 
که در دنیا رواج دارد، حلال می شمارد و مردم را نه تنها به ورزش کردن تشویق می کند بلکه اگر ورزش 
به قصد آمادگی برای انجام وظایف الهی باشد، آن را مستحب و دارای پاداش اخروی می داند.1 اسلام 
فقط ورزشی را که همراه با قمار یا زیان آور باشد، بد می شمارد و منع می کند؛ این یک منع، با آزادی 
اجرای صدها ورزش و بازی دیگر، قابل مقایسه نیست. امّا تشویق کنندگان به قمار، این یک منع را 
چنان بزرگ می کنند که گویی دین مانع ورزش و بازی شده است. ممکن است همین منع را هم برخی 
دوست نداشته باشند، اما خداوند به ضررهای یک عمل نگاه می کند، نه دوست داشتن یا نداشتن مردم. 

قرآن کریم می فرماید: 
… و بسا چیزی را خوش نمی دارید و آن برای شما خوب است و بسا چیزی را دوست می دارید و 

آن برای شما بد است و خدا می داند و شما نمی دانید.2
پیچیده تر  بشر  قابل اجراست و هرقدر زندگی  4ــ درست است که اسلام در هر دوره و زمانه ای 
شود و نیازهای جدیدی پدید آید، فقها و مجتهدین می توانند احکام اسلامی را متناسب با آن شرایط 
و  خواسته ها  و  شدند  انحراف  دچار  بشری  جوامع  اگر  که  نیست  معنا  بدین  این  اما  کنند،  استخراج 
تمایلات مخالف با سعادت خود پیدا کردند، اسلام آن خواسته ها را بپذیرد و مطابق با آنها حکم کند. 
در طول تاریخ جوامعی بوده اند که منحرف شده اند، امّا پیامبرشان در مقابل آن انحراف ایستاده و با آنان 

مبارزه کرده است؛3
برخی  در  مثلاً  شده،  دنیا  مردم  از  زیادی  گروه  دامنگیر  که  هست  انحرافاتی  هم  ما  زمانهٔ  در 
بود  رایج  نیز  اسلام  از  قبل  عرب  مردم  میان  عمل  دو  این  است.  شده  رایج  شراب  و  قمار  کشورها 
منفعت  می فروختند  شراب  که  آنان  و  می کردند  سود  بسیار  بودند،  ماهری  قماربازان  که  آنان  و 
پیامبر     که  شنیدند  تازه  مسلمانان  وقتی  داشت.  رونق  اقتصادشان  و  می آوردند  چنگ  به   خوبی 

به دستور خداوند این دو عمل را حرام کرده است، نزد پیامبر آمدند و در این باره از او سؤال کردند. 

1ــ امیرالمؤمنین در دعای کمیل از خداوند درخواست می کند که اعضا و جوارح او را قوی کند تا بهتر بتواند وظایف خود را انجام دهد 
عَلیٰ خِدمَتِکَ جَوارِحی وَ اشدُد عَلیَ العَزیمَةِ جَوانِحی...(  )قَوّ ِ

2 ــ سورهٔ بقره، آیهٔ 216.
با اینکه اکثریت قوم لوط خواسته های نامشروع داشتند، حضرت لوط  در برابر تمایلات انحرافی آنان ایستاد و هیچ گاه در  3ــ مثلاً 

برابر قوم خود کوتاه نیامد.



98

خداوند نیز این آیه را نازل کرد: 
از تو دربارهٔ شراب و قمار می پرسند  ‍ـٴَ‍لونَكَ عَـنِ الخَمـر1ِ وَ الـمَیـسِـرِ	 یَس‍�‍

بگو در آن دو گناهی بزرگ قُل فیهِما اِثمٌ کَـبیـرٌ	
و منفعت هایی برای مردم است وَ مَـنافِـعُ للِنّـاسِ	

اما گناهشان بزرگ تر از منفعتشان است.  وَ اِثـمُهُما اَکبـَرُ مِن نفَـعِـهِـما2	
مسلمانان این کلام خدا را پذیرفتند و آنها هم که این کسب و کار را داشتند، از منفعتی که برایشان 
بار دیگر  بنی عباس،  بنی امیه و  با روی کار آمدن  امّا  تا مرتکب گناه نشوند3.  داشت صرف نظر کردند 
شراب و قمار در دربار آنها رواج پیدا کرد و به دنبال آن برخی از مردم نیز مرتکب این دو عمل شدند. 

با این حال عموم مسلمانان، هیچ گاه زشتی این عمل را فراموش نکردند. 
قمار علاوه بر اینکه یک کار بیهوده است، پول و ثروت مردم را در مسیری که هیچ فایده ای برای 
به وجود  دشمنی  و  کینه  بازنده  و  برنده  میان  عمل  این  دیگر،  طرف  از  می گیرد.  به کار  ندارد  جامعه 
می آورد. امروزه متأسفانه در برخی از کشورها، از جمله آمریکا قمارخانه های بزرگ و مجلل ساخته 
شده و گاه رئیس جمهور یک کشور، خودش صاحب قمارخانه های بزرگ است و از این راه کسب 
ثروت می کند. اما این فراگیری دلیل نمی شود که اسلام در برابر آن کوتاه بیاید و آن را گناه محسوب 

نکند. 
یکی دیگر از انحرافات قبل از اسلام که امروزه هم در برخی جوامع رایج شده، ارتباط جنسی خارج 
از چارچوب شرع است.4 رایج شدن این ارتباط بازگشتی به دوران جاهلیت است و بنیان خانواده را 
متزلزل می کند. همان طور که در کشورهایی که این قبیل رابطه  ها وجود دارد، خانواده استحکام خود را 

از دست داده و فرزندان تک سرپرست فراوان شده اند. 
قرآن کریم در همان زمان نزول، که این عمل فراوان بود، در مقابل آن ایستاد و آن را گناه کبیره شمرد 
و راه های آسان و بدون گناه برای ارتباط جنسی پیشنهاد داد. این حکم نه تنها برای دیروز بلکه برای 

1ــ خَمر در زبان عربی به معنای پوشاندن است و از این جهت به شراب، خمر گفته می شود که با مستی ای که ایجاد می کند، گویی روی عقل 
پرده ای می افکند و مانع عملکرد آن می شود.

2 ــ سورهٔ بقره، آیهٔ ٢١٩.
فروش شراب کسب  و  خرید  و  تولید  از  مردم  برخی  که  است  اقتصادی  منفعت های  همان  نیز،  آیه  در  لِلناّس«  »مَنافِعُ  از  منظور  3ــ 

می کردند.
4ــ به کتاب های »جهان در عصر بعثت« از  شهید سیّد محمد حسینی بهشتی و »سنن جاهلی عرب و روش برخورد قرآن کریم« از محمدعلی  امانی 

مراجعه کنید.

https://www.roshd.ir/112204-2-6


99

امروز و فردای انسان ها باقی است تا هیچ گاه موقعیت خانواده متزلزل نشود و سلامت جسمی و روحی 
انسان ها به خطر نیفتد. 

به زنا نزدیک نشوید  نیٰ	 وَلا تقَرَبُوا الزِّ
قطعاً آن عملی بسیار زشت  اِنَّهو کانَ فاحِـشَـةً	

و راهی ناپسند است  وَ ساءَ سَـبیـلً 1	

زندگی در شرایط ویژه 
آری، این سخن درست است که فرهنگ و تمدن امروزی بشر براساس دستورات الهی شکل نگرفته 
و بسیاری از عادت ها و رفتارها با دستورات دینی در تعارض است و این تعارض، رعایت قوانین الهی را 
تاحدودی سخت کرده است، امّا از آنجا که ایمان داریم این قوانین، فرمان های خداست، با اعتماد به نفس 
بالا و توکل بر او وارد عمل می شویم. در این صورت، هم زمینه را برای آگاهی دیگران نسبت به اسلام 
فراهم می نماییم و هم از اسلاممان در صحنهٔ عمل و زندگی دفاع می کنیم؛ همان طور که در سال های قبل از 

سرزمین و آیینمان با تمام وجود دفاع کردیم و موفق شدیم. 

١ــ سورهٔ اسراء، آیهٔ 32.
2ــ خاطرات سفیر، نیلوفر شادمهری، دانشجوی دکترای رشتهٔ طراحی صنعتی.

بیشتر  بدانیم

کتاب »خاطرات سفیر« سرگذشت یک دختر دانشجو 
اروپا  دانشگاه های  معتبرترین  در  گرفته  تصمیم  که  است 
رعایت  را  دین  احکام  همهٔ  عین حال  در  و  کند  تحصیل 
نماید. این کتاب، خاطرات او از بخشی از اتفاقاتی است 
که در مدت تحصیل برای وی رخ داده است.2 در ادامه 

قسمتی از یکی از این خاطرات را می خوانیم:



100

کنفرانس مد
دانشگاه آنژه1 من را فرستاده بود به یه کنفرانس که طراحان لباس، مدهای تابستان آینده را رونمایی می کردن. ساعت 
8 صبح توی سالن کنفرانس بودم. یکی از طراحای مد سخنرانی اش را آغاز کرده بود. لباسایی که طراحی شون را در 

قالب بروشور نشون می داد افتضاح بودن؛ تیکه پاره … شل و ول…
خانوم طراحی حدود دو ساعت حرف زد. از اینکه این لباسا اِل هستند و بِل هستند و ما برنامه هایی برای جا  انداختن 

این مد داریم.
موقع پذیرایی شد. در سالن پذیرایی توجهم به لباس خانوم طراح جلب شد. بسیار شیک و شکیل و سنگین! یک 
کت و شلوار سرمه ای با یه بلیز یقه شکاری صدفی و یه گردنبند مروارید. موهای کوتاه مرتب داشت و اتفاقاً بسیار بسیار 

معقول و متناسب لباس پوشیده بود.
من تنها خانم محجبه سالن بودم و با نگاه کردن به اون حس کردم همون قدر که اون توجه من رو جلب کرده من هم 
برای اون جذابم. به سمتش رفتم و شروع کردم به معرفی خودم. زمان استراحت داشت تموم می شد و باید بر می گشتیم 

توی سالن سخنرانی. اما یه علامت سؤال تو ذهنم بود که تصمیم گرفتم از ایشان بپرسم:
ــ عذر می خوام؛ یه سؤال خصوصی!

ــ بله، بپرس.
ــ لباسایی که شما پوشیدید صد و هشتاد درجه با اونچه تیم شما طراحی کرده تفاوت داره. شما خودتون هم 

حاضرید از این لباسایی که طراحی کردید بپوشید؟!
ابروهاش را بالا انداخت و خندید و همون طور که به سمت در ورودی سالن می رفت گفت:»نه…نه… من یه 

مدیرم. شأن من نیست! اینا برای من نیست، برای مردمه« 2

1ــ  Angers: دانشگاهی در شهره آنژه فرانسه که نویسنده در آن دوره دکترای خود را گذرانده است.
2ــ تلخیص از کتاب خاطرات سفیر، صص 145 تا 150.

با توجه به آنچه گفته شد، نحوهٔ اجرای احکام اسلامی در سه عرصهٔ فرهنگ و ارتباطات، ورزش 
و بازی و اقتصاد را بیان می کنیم: 

١ــ عرصۀ فرهنگ و ارتباطات
فرهنگ، روح حاکم بر جامعه و نشان دهندهٔ هویت و شخصیت آن است. نوع اجزا و عناصر فرهنگی 
هر جامعه نشان دهندهٔ درجه و میزان ارزشمندی و تعالی آن جامعه است. اعتقاد به خدا و یکتاپرستی، 
ایمان و اعتقاد به پیامبران الهی و اعتقاد به معاد و پایبندی به آن، معیارهای اصلی در تشخیص ارزشمندی 
فرهنگ جوامع است. توجه به عدالت، خردورزی، علم و دانش، عفاف و پاکدامنی، دوری از شهوت و 



101

غضب و پایبندی به احکام و دستورات الهی از معیارهای دیگر یک فرهنگ برتر است. 
احکام و قوانین اجتماعی اسلام باید به گونه ای تنظیم شود که سبب رشد و تقویت این معیارها شود. 

از این رو:
١ــ تـولىد،  تـوزىع و تبلىغ فیلم هـای سینمایی و تلـویزیونی، لوح هـاى فشرده، 
مجلات، روزنامه ها، کتاب ها و انواع آثار هنرى به منظور گسترش فرهنگ و 
معارف اسلامى و مبارزه با تهاجم فرهنگى و ابتذال اخلاقى، از مصادىق مهم 

عمل صالح و از واجبات کفاىى1 و داراى پاداش اخروى بزرگ است.
نکته مهم: حق نشر، حق تکثیر یا کپی رایت، مجموعه ای از حقوقی است که به پدیدآورندهٔ یک 
تعلقّ  نرم افزار، طراحی های صنعتی و ...  ادبی، سینمایی، موسیقی، عکاسی،  اثر در حوزهٔ کارهای 
می گیرد. یکی از حقوق این است که تنها، پدیدآورندهٔ آن اثر اجازهٔ نشر و تکثیر آن را دارد و هر گونه 
اگر  مراجع،  همهٔ  نظر  طبق  دارد.  پدیدآورنده  از  اجازه  دریافت  به  نیاز  اثر  از  بهره برداری  و  استفاده 
تولیدکنندهٔ یک اثر، تکثیر وکپی آن اثر را جایز نداند، تکثیر آن حرام است؛ خرید و استفاده از این آثار 

تکثیری نیز حرام می باشد.
2ــ ایجاد پایگاه های اینترنتی و شبکه های اجتماعی در فضای مجازی به منظور اشاعهٔ فرهنگ و 
معارف اسلامى و مقابله با اندىشه هاى کفرآمىز و ابتذال اخلاقى، مستحب است و در مواردی واجب 

کفایی؛ افرادى که تواناىى علمى، فنى و مالى آن را دارند باىد به ایجاد آن مبادرت ورزند.
اینترنتی،  پایگاه های  قبیل  از  ارتباطی  وسایل  سلطه گر،  کشورهای  ابزارهای  مهم ترین  از  یکی 
در  ارتباطی  وسایل  این  مرکز  است.  اجتماعی  رسانه های  سایر  و  ماهواره ها  اجتماعی،  شبکه های 
کشورهایی نظیر آمریکاست و صاحبان آنها سرمایه داران بزرگی هستند که معمولاً در دولت های خود 
محرمانه  اطلاعات  آوردن  دست  به  قبیل:  از  اقداماتی  کشورها  بر  تسلط  برای  و  دارند  فراوان  نفوذ 
اقتصادی، سیاسی، نظامی و فرهنگی کشورها و تجزیه و تحلیل آنها برای تصمیم گیری های دقیق علیه 

کشورهای مورد هدف را انجام می دهند. 
از همین رو، لازم است مانع سلطهٔ رسانه ای و ارتباطی بیگانگان بر کشور شویم. بنابراین بر دولت اسلامی 
واجب است که زیرساخت های لازم برای پایگاه های ارتباطی بومی و داخلی را فراهم کند. بر ما نیز واجب 

است که حتی المقدور از وسایل ارتباطی داخلی بهره ببریم و مانع نفوذ و سلطهٔ رسانه ای بیگانگان شویم. 

1ــ واجب کفایی، عملی است که برهمه واجب است، امّا اگر کسانی درحدّ کفایت به آن اقدام کنند، از دوش دیگران برداشته می شود. 
واجب عینی عملی است که انجام آن بر تک تک مسلمانان واجب است. 



102

3ــ استفاده از موسیقی، خواه موسیقی سنتی و کلاسیک باشد و خواه غیر  سنتی و مدرن جایز و 
حلال است، فقط آن نوع موسیقی که بی بندوباری و شهوت را تقویت و تحریک می کند و مناسب 
مجالس لهو و لعب است، حرام است. استفاده از ابزارها و آلات موسیقی برای اجرای سرودها و 

برنامه های فرهنگیِ مفید نیز حلال و جایز است. 
4  ــ تولىد، توزىع و تبلىغ فىلم ها، لوح هاى فشرده و ساىر رسانه هایی که دربردارندهٔ 

تصاوىر ىا متونی هستند که موجب انحراف و فساد مى شوند و ىا دربردارندهٔ 
موسىقى مطرب و مناسب با مجالس لهو و گناه باشند، از گناهان بزرگ 
شمرده مى شود و خرىد و فروش آنها حرام است. همچنىن، تماشا کردن 

و گوش دادن به آنها نىز حرام است.
5  ــ شرکت در مجالس شادی، مانند جشن عروسی، جشن های مذهبی و ملی جایز است و حتی اگر 
موجب تقویت صلهٔ رحم یا تبلیغ دین شود مستحب است؛ به شرط آنکه در این مجالس، احکام دین 

مانند روابط میان محرم و نامحرم رعایت شود. 

٢ــ عرصۀ ورزش و بازی1: 
که  هرکاری  از  و  بکوشند  تندرستی خود  و  برای سلامت  می خواهد  مسلمانان  از  اسلام  دین  ١ــ 
تندرستی را به خطر می اندازد، دوری کنند. علاوه بر این، خوب است هر مسلمانی بکوشد که بدنی قوی 
و نیرومند داشته باشد تا در زندگی از سلامت برخوردار باشد و بتواند بهتر فعالیت کند و در هنگام خطر 
و مبارزهٔ با دشمنان دین پیروزمندانه عمل نماید. پیامبر اکرم     و امام علی  از دلاوران زمان خود 
بودند و در تمام جنگ ها شجاعانه می جنگیدند. البته قوی شدن بدن وقتی ارزشمند است که قوّت بازو 

سبب تواضع و فروتنی انسان شود، نه فخرفروشی بر دیگران. 
٢ــ کسانی که برای تقویت رابطهٔ صمیمانه میان خویشان و همسایگان 
ورزش های  و  بازی ها  برگزاری  در  خانواده  افراد  اخلاقی  سلامت  و 
دسته جمعی پیش قدم می شوند، از پاداش اخروی بهره مند خواهند شد. 

٣ــ شرط بندی، از امور زیان آور روحی و اجتماعی است و انجام آن، حتی در بازی ها و ورزش های 
معمولی نیز حرام می باشد. 

1ــ بازى مجموعه  فعالىت هاىى است که براى نشاط و تفرىح انجام مى شود. ورزش مجموعهٔ حرکاتى است که براى سلامتى جسمانى و 
تقوىت اندام هاست. بازى هاى ورزشى، آن دسته از بازى هاىى هستند که هم سبب نشاط و فرح مى شوند و هم به تقوىت اندام ها کمک مى کنند، 

مانند فوتبال، والىبال، دو و مىدانى و بسىارى از بازى هاى محلى.



103

٤ــ اگر ورزش و بازی های  ورزشی برای دور شدن افراد جامعه از فساد و بی بندوباری های دنیای 
کنونی ضرورت یابد، فراهم کردن امکانات آن واجب کفایی است. 

دانش تکمیلی
برای مطالعهٔ بیشتر در خصوص حکم شرط بندی های دوستانه و نیز گرفتن پول جهت 

شرکت در برخی مسابقات ورزشی به محتوای این رمزینه مراجعه کنید.

٣ــ عرصهٔ اقتصاد
در عصر حاضر سبکی از زندگی اقتصادی که مبتنی بر تولید  انبوه کالا و مصرف فراوان و نیز توجه 
به رفاه بیش از حد و لذت های مادی است، در غرب رایج شده که سایر ملت ها را نیز تحت تأثیر قرار 
داده است. برای اینکه بتوانیم بر مشکلات اقتصادی ناشی از تمدن جدید و معضلات داخلی فائق شویم 

و در مسیر عدالت و رشد اقتصادی حرکت کنیم، لازم است موارد زیر را به دقت رعایت کنیم:
١ــ مسئولین باید اقتصاد کشور را به گونه ای مدیریت کنند که سه هدف زیر محقق شود: اول،  استقلال 
اقتصادی و عدم سلطه و نفوذ بیگانگان1؛ دوم، پیشروی به سوی عدالت و قسط و کاهش فاصلهٔ طبقاتی؛ 

سوم، حرکت به سوی آبادانی و عمران در عین دوری از دنیازدگی و تجمل گرایی. 
٢ــ بکوشیم که رزق و روزی حلال به خانه بیاوریم و از همهٔ اموری که سبب ناپاک شدن روزی 
مثبت  آثار  هم  تا  کنیم  معامله خودداری  در  فریبکاری  و  پایین  کیفیت  با  کالا  تولید  مانند  می شود،  ما 

روزی حلال را در زندگی خود و تربیت فرزندان مشاهده کنیم و هم به اقتصاد کشور کمک نماییم. 
رسول خدا    می فرماید: عبادت ده جزء دارد که نه جزء آن؛ کسب و کار حلال است.2

برای آشنایی با حلال و حرام  در کسب و کار و تجارت باید با احکام تجارت آشنا شویم تا گرفتار کسب 
حرام نگردیم. حضرت علی  در  این باره می فرماید: 

ای گروه تاجران و بازرگانان! یا مَعشَرَ التُّجّارِ، 	
اول یادگیری مسائلِ شرعیِ تجارت،  اَلفِقهَ، 	

سپس تجارت کردن. ثمَُّ المَتـجَر3َ؛ 	

1ــ قرآن کریم می فرماید: »وَ لنَ یجَعَلَ اللّٰهُ لِلکافِرینَ عَلیَ المُؤمِنینَ سَبیلً«؛ سورهٔ نساء، آیهٔ 141.
2ــ بحارالانوار، مجلسی، ج 103، ص 9.

3 ــ کافی، کلینی، ج 5، ص 150.

https://www.roshd.ir/112204-2-7
https://www.roshd.ir/112204-2-8


104

3ــ بکوشیم که همه از کالای ایرانی استفاده کنیم و کالای مرغوب در اختیار مردم قرار دهیم. اگر 
مصرف کالاهای خارجی سبب وابستگی کشور شود، واجب است از خرید آن خودداری شود. 

عوامل  مهم ترین  از  یکی  مالی،  و  اداری  فساد  و  مسئولین  برخی  تجمل گرایی  اشرافی گری،  4ــ 
عقب ماندگی اقتصادی و به وجود آمدن فاصلهٔ طبقاتی است که علاوه بر آثار منفی اقتصادی، باعث 
بی اعتمادی عمومی و رواج تجمل گرایی و مصرف گرایی در میان مردم می شود. بنابراین، بر مسئولین 
و مدیران کشور واجب است که از این شیوهٔ زندگی اجتناب کنند و با اسوه قرار دادن خود، دیگران 
را به سوی یک اقتصاد سالم دعوت کنند. مجموعهٔ افراد جامعه نیز باید با پیروی از پیامبر اکرم  

و امر   به معروف و نهی از منکر روابط اقتصادی را سالم نگه دارند. 

5 ــ از تخریب محیط زیست پیرامون خود جلوگیری کنیم. با توصیه به اطرافیان استفاده از سموم 
شیمیایی، پلاستیک، کاغذ و مانند آن را به حدّاقل برسانیم. 

6ــ ممکن است در محیط زندگی ما، مانند مدرسه، محله و محیط کار افرادی بی بضاعت زندگی 
کنند که زندگی تجمّلی دیگران غم و اندوه آنان را به دنبال داشته باشد. از این رو بهتر است از مدگرایی 

و تجمل در پوشش و سایر ابعاد زندگی دوری کرده و ساده زیستی پیشه نماییم. 
7ــ امروزه کشورهای سلطه گر می کوشند تا از طریق برقراری روابط تجاری هدفمند، کنترل اقتصادی 
سایر کشورها را به دست بگیرند و آنها را به خود وابسته نمایند و استقلال آنان را از بین ببرند. بنابراین، 
بر دولت واجب است روابط اقتصادی با کشورها را به گونه ای تنظیم کند که آن کشورها نتوانند در 

مواقع خطر کشور ما را تحت فشار قرار دهند. 
8   ــ از آنجا که رژیم صهیونیستی، سرزمین مسلمانان را به کمک انگلستان در سال های قبل به زور 
تصرف کرده و در آنجا غاصبانه یک کشور تشکیل داده است، هر نوع تجارتی که به نفع این رژیم باشد، 

همچون وارد کردن و ترویج کالاهایی که سرمایه داران این رژیم در آن شریک هستند حرام است. 

بررسی

برخی می گویند: »ما از کالای ایرانی استفاده خواهیم کرد به شرطی که بهتر یا هم ردیف کالای 
خارجی باشد.« نظر شما در این باره چیست؟



105



106

قرائت
ه  بقره؛ آيات 142 تا 145 سور

ید.
ت کن

 دق
 آن

ای
معن

 به 
د و

وانی
 بخ

مله
ه ج

له ب
جم

ت، 
قرائ

ی 
گو

ه ال
جه ب

 تو
رابا

س 
 در

ات
آی

نی
خوا

فرد
ع و

تما
اس

 ௽ت هُمــ عَن  قبِـلتَِــهمُِــ ال ءُ  مِنَ النّـــاسِ    ما  وَلىّــ فَـها سَیـقَولُ الس
ءُ ஐانوا َ�َ ‘ قلُ اللهِِ الـمَشِرقُ وَالـمَغرِبُ ‘ یَهدي منَ یشَـا
لکَِ جَعلَنــ஑ُمــ امُۀً وَسَطً ا َـذஐَصِراطٍ مسُتَــقیمٍــ � و ௽اِل
ءَ عَل௽َ النـاّسِ   وَیَـکونَ الرسولُ عَلی஑َُمــ شَهیدًاۀ دا لتِـکَونوا شُهَ
عُ الرسولَ ِ

ا لنِـعَلمََ منَ یتَبـ ّ ت௽ کنُتَ َ�َ   اِل ومَاجَعلَنـاَالقِبلَۀَال
ذیَن Lا ௽َا عَل ّ مِمن یَنــقَلِبُ عَل௽ عَقِبیَـهِ « وَ اِن ஐانَت لَـکبَیرةًَ    اِل
هَ دَي االلهُ ‘ وَما ஐانَ االلهُ لیُِــضیعَ  ایـ مانَـ஑ُمــ‘  اِن االلهَ بِــالنـاّسِ
ءِ« ما الس ௽ِوَج ـهِکَ  ف  َ تَــقَلب  لَــَرءوفٌ رحَیــمٌــ � قدَ نَــري
ها‘فَولَِّ وجَهَکَ شَطـراَل مَسجِدِ الَحراِ,« کَ قِبلَۀً تَرضىـفلَنَُــوَلیِّــنَـ
ذیَـن Lا ،وَ اِن‘} وَحَیثُ ما کنُتُــمــ   فَ ـوَلوّا وُجوه஑َُمــ شَطـَره
هِمــ‘ اوتُواال஑ِـتـبَ    لیََــعلمَونَ،  اَنــُه الحَـق  مِن، رَ بّــِ
ذیَن، Lوَ مَا االلهُ بِـغافِلٍ  عَمّا یـعَمَلونَ، � وَ لَـئِن اَتیََت ا
عوا قِبلتََــکَ‘ وَما انََت بِتابِـعٍ اوتُواال஑ِـتـبَ ب஑ُِلِّ آیـَ ۀٍ   ما تَبــِ
ءَهُم َعتَ اهَوا قِبلتََــهمُ« وَمابعَضُهُم بِتابِـعٍ قِبلَۀَ بعَضٍ‘وَلئَِنِ اتبــ
منِ بَـعدِ ما جاءَكَ مِنَ الـعِلمِــ    اِنـکَ اِذاً لَـمِنَ الظّْ ـلِمیَن �

سورَةُ ��َ�َ�ـَرةِ

https://www.roshd.ir/112204-2-9


107

ترجمه

به زودى مردم كم خرد خواهند گفت: »چه چيز آنان ]مسلمانان‏[  را از قبله‏اى كه بر 
آن بودند رويگردان كرد؟« بگو: »مشرق و مغرب از آن خداست، هر كه را خواهد به 

 142 راه راست هدايت مى‏كند.«   
و بدين گونه شما را امّتى ميانه قرار داديم، تا بر مردم گواه باشيد و پيامبر بر شما گواه 
باشد. و قبله‏اى را كه ]چندى‏[ بر آن بودى، قرار ندادیم جز براى آنكه كسى را كه از 
پيامبر پيروى مى‏كند، از آن كس كه از عقيده خود برمى‏گردد، بازشناسيم و البتّه ]اين 
كار[ جز بر كسانى كه خدا هدايت ]شان‏[ كرده، سخت گران بود و چنین نیست که 
خدا ایمانتان ]نمازهایتان را که به سوی قبله اول خوانده اید[ تباه سازد، چرا که خدا 

143 ]نسبت‏[ به مردم دلسوز و مهربان است.  
ما ]به هر سو[ گردانيدنِ رويت در آسمان را نيک مى‏بينيم ]نگاه‏هاى انتظارآميز تو را 
به سوى آسمان )براى تعيين قبله( مى‏بينيم[. پس ]اینک[ تو را به سوی قبله‏اى كه 
بدان خشنود شوى می گردانیم، پس روى خود را به سوى مسجد الحرام كن و هر 
جا بوديد، روى خود را به سوى آن بگردانيد. در حقيقت، اهل كتاب نيک مى‏دانند 
آنچه مى‏كنند،  از  قبله‏[، حق و از جانب پروردگارشان است و خدا  ]تغيير  اين  كه 

  144 غافل نيست.  
و اگر براى اهل كتاب هر ]دلیل و[ نشانه ای ]بر درستی قبله خویش[ بياورى، باز 
هم قبله تو را پيروى نمى‏كنند، و تو نيز پیرو قبله آنها نیستی. خود آنان نیز پيرو قبله 
يكديگر نيستند، و اگر پس از آنکه علم برای تو حاصل شده است، از خواسته هایشان 

145 پیروی کنی، در آن صورت جدّاً از ستمكاران خواهى بود.  



108

پایه های استوار

براساس  جامعه ای  ایجاد  در  او  تلاش  و  مشارکت  مسلمان،  انسان  یک  برنامه های  جمله  از 
معیارهای اسلامی است. از این رو، لازم است ابتدا معیارهای یک تمدن اسلامی را که قرآن کریم 
و پیشوایان به ما معرفی کرده اند، بشناسیم و برای تحقق هرچه بهتر آنها در جامعه، برنامه ریزی و 

تلاش کنیم.
اکنون، در این درس می خواهیم به این سؤال پاسخ دهیم که: 

معیارهای تمدن اسلامی کدام اند و ما باید برای تحقق چه نوع جامعه ای تلاش کنیم؟



109

گذر از عصر جاهلىت به عصر اسلام نىازمند تغىىر در نگرش انسان ها و تحوّ لى بنىادىن در شىوهٔ زندگى 
فردى و اجتماعى مردم بود. رسول خدا  اىن رسالت بزرگ را از شهر مكه آغاز کرد و سپس با 
هجرت به مدینه و با كمک ىاران خود پاىه هاى یک جامعهٔ دینی را بنا نهاد و حرکت به سوی تمدن اسلامی 
را آغاز کرد. مطالعهٔ قرآن کریم و سیره و روش آن بزرگوار، ما را به برخی از معیارهای تمدن موردنظر 
اسلام می رساند. در اینجا برخی از این معیارها و میزان توجه به آنها را بعد از پیامبر اکرم  و در 

تمدنی که به نام اسلام باقی مانده بررسی می نماییم.

معیارهای تمدن اسلامی
1ــ رسول اکرم  از همان ابتدای دعوت مردم را به یکتاپرستی دعوت کرد و فرمود:

اى مردم بگوىىد »معبودى جز اللّٰه نىست« تا رستگار شوىد.1 
٢ــ رسول خدا  در کنار دعوت به توحید، افق نگاه انسان ها را از محدودهٔ زندگی دنیایی فراتر 

برد و آنان را با زندگی در آخرت آشنا کرد. 

1ــ مجمع البیان، طبرسی، ج ١٠، ص ٨٥٢؛ مناقب آل ابی طالب، ابن شهرآشوب، ج ١، ص ٥٦؛ سنن کبریٰ، بیهقی ج ١، ص ٧٦.
2ــ سورهٔ بقره، آیهٔ ٦٢.

تدبّر در قرآن )1(

عِـنـدَ  اَجـرُهُـم  فَـلـَهُـم  عَـمِـلَ صالـِحًا  وَ  ا�خِـرِ  الـیَـومِ  وَ  بـِالـلّـٰهِ  آمَـنَ  ... مَـن 
رَبِّـهِـم وَ لا خَـوفٌ عَـلـَیـهِـم وَ لا هُـم یَـحـزَنون2َ

در این آیه به دو اصل اساسی اعتقادی که دو معیار تمدن اسلامی نیز به حساب می آیند، اشاره 
شده است. آن دو معیار کدام اند؟ 

معیار اوّل: ..........................................
معیار دوم: .........................................

به جای  بنا نهد که در آن جامعه،  تا جامعه ای  برانگیخته شده بود  به رسالت  ٣ــ رسول خدا  
پایهٔ قوانین و  بر  نظام اجتماعی  باشد و  الهی حاکمیت داشته  حکومت ستمگران و طاغوتیان، ولایت 

دستورات الهی استوار گردد. 



110

تدبّر در قرآن )٢(

سولَ وَ اُولـِی الامَـرِ مِـنـکُـم...1  یا اَیُّـهَـا الَّـذیـنَ آمَـنوا اَطیـعُـوا    الـلّـٰهَ وَ اَطیـعُـوا   الـرَّ

با توجه به آیهٔ شریفه و عبارت های درس، معیار سوم تمدن اسلامی کدام است؟ 
معیار سوم: ..............................................

داده شد.  توضیح  گذشته،  در سال  که  است  اسلامی  تشکیل حکومت  دلایل  از  یکی  معیار،  این 
همچنین گزارشی از خلفای بنی امیه و بنی عباس ارائه و مشخص شد که آنان از دایرهٔ ولایت الهی خارج 

شدند و آنان نه براساس دستورات الهی، بلکه براساس امیال خود حکومت می کردند.
٤ــ یکی از مهم ترین اهداف پیامبر اکرم  برپایی جامعه اى عدالت   محور بود به طوری كه در آن 
مظلوم بتواند به آسانى حق خود را از ظالم بستاند و امكان رشد براى همهٔ انسان ها فراهم باشد، نه اىنكه 
نعمت ها و ثروت هاى زمىن در انحصار گروهى محدود باشد. پیامبر از هر فرصتى براى رفع تبعىض هاى 
طبقاتىِ حاكم بر نظام جاهلى و برقرارى فرهنگ برابرى و مساوات در جامعه، كمال استفاده را مى نمود 

و از هىچ تلاشى در اىن راه فروگذار نمى كرد.
به طور مثال، به مردم می فرمود: »برترین جهاد، سخن حقی است که انسان در مقابل سلطانی ستمگر 

بر زبان آورد.« 2
قرآن کریم، در آنجا که اوصاف نمازگزاران را بیان می کند، یکی از ویژگی های آنها را این گونه ذکر 
می کند که آنان در مال خود برای محرومان و فقیران نیز حق معینی قرار داده اند3 و آنجا که می خواهد 
تکذیب کنندگان دین را معرفی کند، از کسانی یاد می کند که یتیمان را از خود می رانند و دیگران را به 

اطعام مساکین تشویق نمی نمایند.4
رفتار پیامبر اکرم  و بیانات قرآن کریم فضایی به وجود آورد که در آن، فاصلهٔ طبقاتی و فقر و 

بی توجهی به محرومان زشت شمرده می شد و مساوات و قسط، ارزشی والا تلقی می گردید.

1ــ سورهٔ نساء، آیهٔ ٥٩.
2ــ میزان الحکمة، محمد ری شهری، ج ١، ص ٦٥٦ به نقل از کنزالعمال، متقی هندی، حدیث 43588.

3ــ سورهٔ معارج، آیات ٢٤ و ٢٥.
4ــ سورهٔ ماعون، آیات ١ تا ٣.



111

تدبّر در قرآن )٣(
لقََد اَرسَلنا رُسُلنَا باِلبیَِّناتِ وَ اَنزَلنا مَعَهُمُ الکِتابَ وَ المیزانَ لیَِقومَ النّاسُ باِلقِسطِ ...1

با توجه به این آیهٔ شریفه و عبارات قبل، معیار دیگری از معیارهای موردنظر پیامبر اسلام برای 
تشکیل تمدن اسلامی را ذکر کنید.

معیار چهارم: ..........................................

وضعیت این معیار در دورۀ تمدن اسلامی
، تا مدتی پس از ایشان توجهی به  با توجه به پیام های مکرّر قرآن کریم و سیره و روش رسول خدا 
این معیار وجود داشت؛ مثلاً در هنگام مواجههٔ سپاه مسلمانان با سپاه ساسانیان، گفت وگویی میان رستم 
فرخ زاد، فرمانده سپاه یزدگرد سوم با فرماندهٔ سپاه مسلمانان رخ داد که می تواند نشان دهندهٔ توجه به این 

معیار باشد:
رستم فرخ زاد، که مردی جهان دیده و با تجربه بود، وقتی با سپاه مسلمانان برخورد کرد، شب هنگام، 
سوار بر اسب، روی تپه ای رفت و به ارزیابی آن لشکر پرداخت. با وجود اینکه لشکر مسلمانان را 
پیکی سوی  و  آمد  فرود  تپه  از  اما دچار اضطراب عجیبی شد.  دید،  اندک  تجهیزات  و  نظر عده  از 
و  آمد  فرمانده  کرد.  دعوت  مذاکره  به  را  وی  و  فرستاد  ــ  مسلمانان  لشکر  فرمانده  ــ  زَهرة بن عبداللهّ 

سخنانی میانشان رد و بدل شد. 
رستم به زَهره گفت: دربارهٔ دین خود سخن بگو.

. زَهره پاسخ داد: پایهٔ آن دو چیز است: گواهی به یگانگی خدا و رسالت محمد 
رستم گفت: اینکه عیبی ندارد؛ خوب است، دیگر چه؟ 

زَهره ادامه داد: آزاد ساختن بندگان خدا از بندگی انسان ها به سوی بندگی خداوند.2 
رستم گفت: این هم خوب است، دیگر چه چیزی؟ 

زَهره گفت: مردم همه از یک پدر و یک مادر زاده شده اند و همه برادر و خواهر یکدیگرند. 
رستم گفت: این نیز خیلی خوب است. اگر ما اینها را بپذیریم شما باز خواهید گشت؟ 

پاسخ داد: آری، قسم به خدا به سرزمین های شما دیگر قدم نخواهیم گذاشت، مگر برای تجارت. 

1ــ سورهٔ حدید، آیهٔ ٢٥.
2ــ اِخراجُ العِبادِ مِن عِبادَةِ العِباد اِلیٰ عِبادَةِ اللّٰهِ.



112

رستم گفت: راست می گویی، امّا در میان ما مردم ایران، سنّتی از زمان اردشیر رایج شده که با دین 
برخوردار  آن  امتیازات  از  و  بالاتر روند  به طبقهٔ  ندارند  پیشه ور حق  و  نیست. کشاورز  شما سازگار 
شوند. اگر این طبقات در ردیف اشراف قرار گیرند، پا از گلیم خود درازتر خواهند کرد و با اعیان و 

اشراف به ستیز برخواهند خواست.
زَهره گفت: پس ما برای مردم بهتر از دیگر حکومت ها هستیم. ما نمی توانیم مثل شما باشیم. ما 
عقیده داریم که باید امر خداوند را در مورد همهٔ طبقات رعایت کنیم. همهٔ مردم از یک پدر و مادر آفریده 

شده اند و همه با هم برادر و برابرند.1
، ارتقای جاىگاه خانواده، به عنوان كانون رشد و تربىت انسان ها  5 ــ یکی از اهداف مهم پىامبر اكرم 
و مانع اصلى فساد و تباهی بود. احىاى منزلت زن و ارزش هاى اصىل او از عناصر اصلى اىن برنامه به شمار 
مى رفت. در آن عصر، زن همچون كالا تلقى مى شد و در بسیاری از اقوام و قبایل از كمترىن حقوق فردی 
و اجتماعی، حتی حق مالكىت برخوردار  نبود. تولد دختر در خانواده سرافكندگى آن خانواده را به دنبال 
داشت.2 در چنین شراىطى كه زن، از هرگونه احترام و جایگاه محروم شده بود، رسول خدا  با گفتار 

و رفتار خوىش انقلابى عظىم در جایگاه خانواده و زن پدىد آورد.
آن حضرت به یاران خود می فرمود: هیچ مردی نیست که زنی از محارم خود را شاد کند، مگر آنکه 

خداوند، روز قیامت او را شاد خواهد کرد.3 
به ایشان می گفتند کسی دختردار شده است، می فرمود: دختران چه فرزندان خوبی هستند،  وقتی 

سرشار از لطف، آماده کمک به پدر و مادر، اُنس گیرنده، باعث برکت، ریزبین، هنرمند و ظریف کار .4 
رفتار ایشان با دخترشان، حضرت فاطمه  برای جامعهٔ آن روز و نیز امروز بسیار آموزنده است. 
به طور مثال، خانهٔ حضرت فاطمه  و خانهٔ پدر کنار یکدیگر بود. بین این دو خانه یک حیاط خلوت 
کوچک قرار داشت که در آن دو پنجرهٔ روبه روی هم، خانهٔ پدر و دختر را به یکدیگر مرتبط می ساخت. 
هر صبح پدر دریچهٔ پنجره را می گشود و به دخترش سلام می کرد. هرگاه قصد سفر داشت، درِ منزل 
فاطمه  را می زد و با او خداحافظی می کرد. هرگاه نیز که از سفر برمی گشت، فاطمه  اولین کسی 

بود که پیامبر  به سراغش می آمد و حال او را می پرسید.5 

1ــ کامل، ابن اثیر، ج 2، صص 319 تا 321 )به نقل از کتاب داستان راستان(.
ه و فی التُّراب. 2ــ سورهٔ نحل، آیهٔ ٥٩: اَیمُسِکهُ و عَلیٰ هونٍ اَم یدَُسُّ

حَهُ اللّٰهُ تعَالیٰ یوَمَ الِقیامَةِ، کافی، ج 6، ص 6. 3ــ  ما مِن رَجُلٍ یدُخِلُ فرَحَةً عَلیَ امرَاَةٍ بیَنَه و وَ بیَنَها حُرمَةٌ اِلّ فرََّ
زاتٌ مونِساتٌ مُبارَکاتٌ مُفَلِیّاتٌ. کافی، ج 6، ص 5. 4ــ نِعمَ الوَلدَُ اَلبنَاتُ مُلطِفاتٌ مُجَهِّ

5ــ مستدرک علی الصحیحین، حاکم نیشابوری، ج3،ص 184،ح 4802.



113

تدبّر در قرآن )٤(

پیامبر   همواره دست دخترش را می بوسید1 و دربارهٔ او می فرمود: 
ــ بهترین زنان جهان چهار تن اند: مریم، آسیه، خدیجه و فاطمه  2
ــ خداوند از خشنودی فاطمه خشنود و از خشمش به خشم می آید.3 

ــ فاطمه پاره ای از تن من است، هرکه او را بیازارد مرا آزرده است و هرکس مرا بیازارد، خدا را 
آزرده است.4 

به طور کلی، در خانوادهٔ پیامبر، زنان، پا   به   پای مردان، تاریخ را رقم زده اند: 
خدیجه  حامی بزرگ پیامبر  در دوران اولیه و بسیار سخت بعثت؛

؛  فاطمه  همراه پدر و حامی بزرگ همسرش علی 
و زینب  در کنار برادر و پیام رسان نهضت عاشورا. 

در عین حال، این خانواده الگوی تمام عیار عفاف، حیا و پوشش اسلامی بودند تا به دیگر مؤمنین 
بیاموزند که توجه به مقام و منزلت زن به معنی بی بند و باری، نگاه ابزاری به او و متزلزل ساختن بنیان 

خانواده نیست.

با تفکر در این آیه معیار پنجم تمدن اسلامی را ذکر کنید.
ةً وَ رَحمَةً   اَن خَلقََ لکَُم مِن اَنفُسِکُم اَزواجًا لتِسَکُنوا اِلیَها وَ جَعَلَ بیَنکَُم مَوَدَّ

ٰ
وَ مِن آیاتهِ

اِنَّ فی ذٰلکَِ لَآیاتٍ لقَِومٍ یَتفََکَّرون5َ
معیار پنجم: ..........................................

وضعیت این معیار در دورۀ تمدن اسلامی
با توسعهٔ سرزمین های اسلامی و شکل گیری حکومت هایی که پیامبر و یارانش را اسوه و سرمشق 
خود قرار نمی دادند، بار دیگر برخی از رفتارهای جاهلی نسبت به زن پدیدار شد. حاکمان بنی امیه و 
بنی عباس و بسیاری دیگر از حاکمانی که در سرزمین های اسلامی بودند، حرمسرا تشکیل دادند و زنان 

1ــ أمالی، شیخ طوسی، ص٤٠؛ مستدرک علی الصحیحین، حاکم نیشابوری، ج٣، ص181،ح 4795.
2ــ خصال، صدوق، ج 1، ص 225.

3ــ امالی، شیخ مفید، صص 94 و 95.
4ــ مناقب، ابن شهرآشوب، ج 3، ص 380.

5ــ سورهٔ روم، آیهٔ ٢١.



114

زیادی را به دربار خود آوردند و حقوق الهی آنان را نادیده گرفتند. با وجود این، موقعیت زن و خانواده 
در تمدن اسلامی بسیار برتر از موقعیت زن در اروپا و سایر مناطق جهان بود.

پدر  یا  تعلق داشت و در اختیار همسر  به خودشان  آنها  زنان حق مالکیت و کار داشتند، دسترنج 
به همین جهت می توانستند ثروت خود را وقف امور عام المنفعه کنند. بسیاری از  قرار  نمی گرفت،1 

موقوفه های قدیمی کشور ما مربوط به زنان خیّری است که ثروت خود را وقف امور خیریه کرده اند.2
تحصیل برای زنان آزاد بود و اندیشمندان بزرگی از زنان در جهان اسلام پیدا شدند که قبلاً سابقه 
نداشت.3 قرآن کریم، اصولاً تلقیِ درجه دوم بودن زن را به شدت نفی کرد و با اینکه در آن عصر و حتی 
تا همین دوره های اخیر، در اروپا زن را براساس تورات، موجود درجه دوم تلقی می کردند،4 آیات قرآنی 

با این نگاه مبارزه کرد.
٦ ــ رسول خدا  دعوت خود را در جامعه اى جاهلی آغاز كرد كه نشانه هاىى بسىار اندک از 
تعقل و تفكر و داناىى داشت. آن جامعه سرشار از خرافات و مظاهر جهل بود. شعر مى سرودند، امّا 
براى شراب، شكار، غارت، عشق حىوانى و بت پرستی. براى آمدن باران آتش مى افروختند. شتر 
سالم را با آهن حرارت دىده داغ مى زدند تا شتر دىگرى كه مرىض است بهبود ىابد. گفته اند در مىان 

اىن مردم فقط هفده نفر بودند كه خواندن و نوشتن مى دانستند. 
پیامبر اکرم  آمد تا اىن جامعه را متحول كند و مردم را به سوى زندگى مبتنى بر تفكر و علم سوق 
دهد. اولىن آىاتى كه بر رسول خدا  نازل شد و آغازگر رسالت وى بود، دربارهٔ دانش و آموختن بود.5
دعوت به تفكر، تعقل، تدبر و خردورزى در جاى جاى اىن كتاب آسمانى مشاهده مى شود. دعوت 
مكرر قرآن کریم به خردورزى و دانش از ىک طرف و تشوىق هاى دائمى رسول خدا از طرف دىگر، 
را مشتاق علم ساخت.  آن روز  از جاهل ترىن جوامع  ىكى  و  سدّ جاهلىت و خرافه گراىى را شكست 
رسول خدا  نه تنها همه را دعوت به علم آموزى كرد، بلكه آموختن علم را برای مردم واجب دانست 

و فرمود: »طلب علم بر هر مرد و زن مسلمان واجب است.«6  

1ــ در اروپا تا نیمه دوم قرن نوزده، زنان حق مالکیت نداشتند و تمامی اموال آنان متعلق به شوهرشان بود.
2ــ درآمدی بر موقوفات زنان، مهدی مهریزی، مجله میراث جاودان، شماره 69.

3ــ زنان دانشمند و راوی حدیث، احمد صادقی اردستانی، انتشارات دفتر تبلیغات اسلامی.
4ــ به طور مثال، در سفر پیدایش تورات آمده که حوّا از دندهٔ چپ آدم خلق شد و او بود که آدم را گمراه کرد و به خوردن میوهٔ درخت ممنوعه 

تشویق نمود. تورات، سفر پیدایش، اصحاح 2، 25ــ23 و اصحاح 3، 7ــ1.
5ــ سورهٔ علق، آیات ١ تا ٥.

6ــ بحارالانوار، مجلسی، ج ١، ص ١٧٧.



115

آن حضرت روزی به یارانش فرمود: »کسی که دوست می دارد نگاهش به چهرهٔ کسانی افتد که از 
آتش دوزخ در امان اند، به جویندگان علم بنگرد. سوگند به کسی که جان من در دست قدرت اوست، 
هر شاگردی که برای تحصیل علم ]نه به قصد شهرت و نه برای تظاهر و تفاخر[، به خانهٔ عالمی رفت و آمد 
کند، در هر گامی، ثواب و پاداش عبادت یک سالهٔ عابد برای او منظور می گردد و برای هر قدمی که در 
این مسیر می نهد، شهر آبادی در بهشت برای او آماده می سازند. بر روی زمین که راه می رود، زمین نیز 

برای او طلب آمرزش می کند …«1
به این واقعه توجه کنید که هم بیانگر منزلت علمی و بینش روشن حضرت فاطمه  زهرا   است و هم 

توجه به معرفت و تفکر را نشان می دهد: 
زنی نزد فاطمه زهرا  آمد و گفت مادری دارم که در باب نماز سؤال هایی دارد، امّا چون بیمار 
است مرا نزد شما فرستاد تا آن سؤال ها را مطرح سازم. حضرت فاطمه  به پرسش های آن زن پاسخ 
داد. زن از این فرصت مناسب استفاده کرد و سؤال دیگری را مطرح ساخت. آن حضرت پاسخِ آن را 
، به  نیز بیان فرمود. همین گونه، آن زن پرسش های متعددی را در میان می گذاشت و حضرت زهرا 
تمام سؤالات جواب های لازم را می داد تا تعداد سؤال ها به 10 رسید. زن از کثرت سؤال ها احساس 

شرمندگی کرد و گفت: بیش از این مزاحم شما نمی شوم.
، در حالتی که نشان می داد هیچ منتی بر او ندارد، فرمود: »هر سؤالی که به نظرت  صدیقه  کبری 
می آید، بپرس.« و سپس برای تشویق وی فرمود: »اگر فردی در مدت یک روز باری سنگین را به 
دوش کشیده، آن را به بالای بام حمل کند و در ازای آن حق  الزحمه ای معادل هزار سکه طلا دریافت 

کند، با توجه به این مزد، آیا آن کار برای او سخت خواهد بود؟«
زن پاسخ داد: خیر.

حضرت فاطمه  فرمود: »من هم کارگزارم و خود را خادم خداوند قرار داده ام. مزد من در برابر 
هر سؤالی که پاسخ دهم، از مجموع مرواریدهایی که فاصلهٔ میان زمین و آسمان را پر کند بیشتر است. 

پس سزاوار است که از پرسش های تو احساس رنج و زحمت نکنم.«2

1ــ آداب تعلیم و تعلمّ در اسلام، ترجمه منیة المرید شهید ثانی، نگارش سیدمحمدباقر حجتی، ص ٥٥.
2ــ همان، ص ٧٤.



116

تدبّر در قرآن )٥(
ـرُ اُولُـوا الالَـباب1ِ ... قُل هَـل ىَـسـتـَوِى الَّـذىنَ ىَـعلـَمونَ وَ الَّذىنَ لا ىَعلمَونَ اِنَّما ىَـتذََكَّ

با توجه به این آیهٔ شریفه و عبارات قبل، معیار دیگری از تمدن موردنظر پیامبر اسلام را ذکر کنید:
معیار ششم: ..........................................

وضعیت این معیار در دورۀ تمدن اسلامی
تلاش پیامبر اکرم  و پیشوایان ما سبب علاقهٔ مسلمانان به علم و دانش شد، به طوری که توجه 
نیاکان ما به اندیشه و تفکر و ارزشمندی علم روزافزون شد و ثمرات آن در تمدن اسلامی مشاهده گردید.
مثلاً نیاکان ما در جهان اسلام توانستند علوم و دانش بشری را از چند شاخهٔ محدود به پانصد 
و  کنند  شاخه  شاخه  را  آن  بودند  ناچار  که  بود  علم  زیاد  توسعه  معنای  به  این،  و  برسانند2  شاخه 
به صورت تخصصی بدان بپردازند. شوق و علاقهٔ آنان به دانش سبب شد که در بسیاری شهرها در 

کنار هر مسجد، مدرسه ای نیز بنا کنند3. 
یکی از بزرگ ترین دانشمندان در تمدن اسلامی ابن سینا بود که به حق، آثار وی 

یکی از عوامل اصلی تحول اندیشه در اروپا و توجه بیشتر اروپاییان به تفکر فلسفی 
و دانش طبیعی محسوب می شود.

و  طبیعی  علوم  ریاضیات،  منطق،  در  دایرة المعارف  یک  بو علی  »شفا«ی  کتاب 
فلسفه است و بخش فلسفی آن هنوز هم از مهم ترین کتاب های فلسفی جهان محسوب 

می شود.
عقلی  تفکر  و  دین  میان  هماهنگی  دربارهٔ  اسلامی  بزرگ  فیلسوف  ملاصدرا، 
و  روشن  خورشید  چون  که  الهی،  حقّ   بر  دینِ  این  قوانین  »نمی شود  می گوید: 
آن  باد  نیست  باشد.  داشته  مخالفت  یقینی  استدلالی  دانش  با  است،  درخشان 
فلسفه ای که قوانینش با کتاب قرآن و سنت رسول خدا  و ائمهٔ اطهار  

مطابقت نداشته باشد.«4
1ــ سورهٔ زمر، آیهٔ ٩.

2ــ تاریخ تمدن اسلام، جرجی زیدان، ج 3، ص 264.
3ــ فجرالاسلام، احمد امین، ج 1، ص 142.
4ــ الاسفارالاربعه، ملاصدرا ج 8، ص 203.



117

برداشت )1(

بسیار  و سلامتی، وضع مسلمانان  بهداشت  به  مربوط  امور  در  اولیه،  قرون  در  تمدن اسلامی،  در 
درخشان بود؛ اگر شرایط قبل از اسلام را درنظر بگیریم، یا اوضاع دوره شکوفایی تمدن اسلامی را 
که چگونه دستورات  درمی یابیم  دهیم1،  قرار  موردتوجه  نبودند  آشنا  با حمام  هنوز حتی  که  اروپا،  با 
ساده ای مانند وضو و غسل و دیگر آموزه های بهداشتی اسلام مانند طهارت و نجاست و نیز دستورات 

پیشوایان دین در مورد سلامتی و درمان2، دنیای اسلام را متحول کرد. 
یکی از ویژگی های فرهنگ علمی دورهٔ اسلامی منحصر نبودن تحصیل علم به طبقه یا قشری خاص 
بود. در همان زمانِ رسول خدا  زنان به حضور ایشان می رسیدند و سؤال های علمی خود را طرح 
می کردند. حضرت فاطمه  یک کلاس علمی تشکیل داده بود و زنان مدینه برای علم آموزی در آن 

شرکت می کردند. برخی از همسران رسول خدا  نیز جزو راویان حدیث به شمار می روند.

و  مسلمان  دانشمندان  توسط  که  است  کتاب  چندین  از  شده  گزیده  بعد  صفحه  متن 
غیرمسلمان دربارۀ علم در تمدن اسلامی نوشته شده است. پس از مطالعۀ آن، به سؤال هایی 
که در پایان مطرح شده است، پاسخ دهید.)محتوای این متن فقط برای پاسخ به سؤال های پایانی 

است و نیازی به حفظ کردن آنها نیست و در هیچ امتحانی نباید از آنها سؤال داده شود.(

1ــ ویل دورانت در کتاب تاریخ تمدن می گوید: »چون به طور کلی در تعالیم مسیحیت سخن ازنکوهش بدن و ترک آن بود، رعایت اصول 
بهداشتی، دربردارندهٔ اجر و پاداشی نبود ... یکی از ثمرات جنگ های صلیبی، رواج حمام های عمومی در اروپا به تقلید از گرمابه های مسلمانان 
بروز طاعونی در سال  از  بعد  ادرار می کردند.  لوور،  بالای خانه ها، حتی در کاخ  از  پلکان ها و  بود ... در فرانسه مردم در حیاط ها، روی 
1531 م، به موجب فرمانی مخصوص، به عموم مالکان و خانه داران پاریسی، اخطار داده شد که برای هر خانه مستراحی احداث کنند، لکن اکثر 

مردم زیر بار نرفتند« تاریخ تمدن، ج 4، ص 1125.
 الرضا« گردآوری شده اند.  الصادق« و »طبُّ 2ــ برخی از این دستورات در مجموعه هایی مانند »طبَُّ

اکنون که معیارها را استخراج کرده اید، به ترتیب اولویتی که خودتان تشخیص می دهید، آنها را 
در ردیف های شمارهٔ یک تا شش قرار دهید. 

................... .٣ــ ..................... .....................٢ــ ١ــ 

................... .٦ ــ .................... .....................٥  ــ  ٤ــ

تکمیل



118

مسلمانان در هر شهری، ابتدا به ساختن مسجد و آموزشگاه اقدام می کردند.1 یکی از نویسندگان 
اروپایی می گوید: فرهنگی در دنیای اسلام پدید آمده بود که حتی پایین ترین و معمولی ترین افراد 
تشنهٔ خواندن بودند و گاهی کارگران به غذای کم و جامهٔ کهنه قناعت می کردند برای اینکه بتوانند 

با پول خود کتاب بخرند.2
با اینکه در آن زمان ماشین چاپ اختراع نشده بود، در کشورهای اسلامی به حد کافی کتاب و 
کتابخانه وجود داشت. دانشگاه بیت الحکمه در بغداد با 4/000/000 جلد، کتابخانهٔ طرابلس در شام 
با 3/000/000 جلد، کتابخانهٔ سلطنتی قاهره با 1/000/000 جلد، رصدخانهٔ مراغه با 400/000 
جلد، دارالحکمهٔ قرطبه در اندلس )کوردوبای فعلی در اسپانیا( با 400/000 جلد و سه دارالکتب 

ری با 300/000 جلد از جملهٔ کتابخانه هایی هستند که تعداد کتاب های آنها ثبت شده است.3
جامعی4  مدارس  اسلام،  دنیای  مختلف  شهرهای  در  بزرگ  و  کوچک  مدرسه های  بر  علاوه 
مانند مدارس جامع قاهره، بغداد، قسطنطنیه، قرطبه، اسکندریه و جندی شاپور، با بهترین امکانات 
تحقیق و مطالعه، پذیرای دانشجویان از نقاط مختلف دنیا بود. در این مدارس  رشته های مختلف 
علمی تدریس می شد و امکاناتی از قبیل لباس، مسکن، کتاب، بهداشت و حتی کاغذ و قلم مجانی 

دراختیار دانشجویان قرار می گرفت. 
ترجمه  را  بطلمیوس  و  اقلیدس  مانند  ریاضی  بزرگ  دانشمندان  آثار  مسلمانان  ریاضیات،  در 
کردند و سپس شروع به نوآوری نمودند. هیچ کس در تاریخ ریاضی نمی تواند شخصیت محمد بن 
مأمون خلیفهٔ عباسی و رئیس  او معاصر  بگیرد.  نادیده  را  موسی خوارزمی )236ــ166 هـ.ق( 
کتابخانهٔ بزرگ بغداد بود. وی علم »جبر« را به عنوان یک علم مستقل تأسیس کرد. نام کتاب وی 
»الجبر و     المقابله« بود که وقتی این کتاب به اروپا رفت، اروپاییان براساس نام این کتاب، علم جبر 
را »Algebra« نامیدند. همچنین الگوریتم »Algorithm« یا الگوریسم که فن محاسبه است، از 
نام »الخوارزمی« گرفته شده که پس از ترجمهٔ کتاب وی به زبان های اروپایی این نام گذاری پدید 

آمده است.5 

1ــ تمدن اسلام و عرب، گوستاو لوبون فرانسوی، صص 557 و 558.
2ــ عظمت مسلمین در اسپانیا، ژوزف ماک کاپ، ترجمه ابوالقاسم فیضی، ص 170.

3ــ تاریخ تمدن اسلام، جرجی زیدان، ج 3، ص 318؛ عظمت مسلمین در اسپانیا، ص 428.
4ــ مدارس جامع، شبیه دانشگاه های امروز بودند که محل آموزش رشته های مختلف علمی محسوب می شدند.

5ــ دانش مسلمین، محمدرضا حکیمی، ص 150.



119

در حوزهٔ پزشکی و دارویی نیز دانشمندان نامداری ظهور کردند که شهرت 
جهانی دارند؛ محمد بن زکریای رازی یکی از دانشمندان بزرگ این دوره 
بوده  طب  در  آنها  از  نیمی  که  نوشته  رساله  و  کتاب  جلد   220 که  است 
است. کتاب های وی در آبله و سرخک، بیانگر دقت علمی اوست و بیش 

از چهل  بار به زبان های گوناگون ترجمه شده است.  
دارای  پزشک   850 بغداد  شهر  در  تنها  هجری  چهارم  قرن  اوایل  در 

اجازهٔ درمان بودند1 و تعداد دانشجویان پزشکی دانشگاه بغداد بالغ 
پزشکی  مانند  رشته هایی  شامل  پزشکی،  است.  بوده  نفر   6000 بر 
عمومی، چشم پزشکی، جراحی، مامایی، پزشکی زنان و اعصاب و 

روان بوده است.2 
بوعلی سینا تا مدت ها در شرق و غرب با نام امیر پزشکان 
»قانون«  کتاب  در طب،  وی  کتاب  مهم ترین  می شد.  شناخته 

است.  داروشناسی  و  پزشکی  در  جامعی  فرهنگ  که  است 
تا شش  و  شد  ترجمه  دنیا  زندهٔ  زبان های  اکثر  به  بوعلی  کتاب های 

قرن، اصل و مبنای پزشکی جهان بود و تا مدتی پیش نیز، از کتاب های 
که  است  کرده  گزارش  ویل دورانت  می رفت.3  به شمار  فرانسه  درسی 

ابن سینا اولین کسی بود که فلج صورت ناشی از سکتهٔ مغزی را تشخیص و به خوبی توضیح داد. 
وی همچنین مسری بودن سل ریوی را تبیین کرد، انتقال بیماری ها از طریق آب و خاک را بیان 
داشت و عوارض سنگ مثانه را به گونه ای توصیف کرد که برخی از پزشکان گفته اند مشکل است 

بتوان به آن چیزی اضافه کرد.4
جراحان چشم پزشک با مهارت انواع آب  آوردگی چشم را با عمل جراحی معالجه می کردند.5 
حتی داروی بیهوشی که از اکتشافات جدید شمرده می شود، بر جراحان اسلامی پوشیده نبود. آنان 

1  ــ تاریخ تمدن، ویل دورانت، ج ١١، ص 158.
2  ــ تاریخ تمدن اسلام، جرجی زیدان،  ج 3، ص 276.

3ــ تمدن اسلام و عرب، گوستاو لوبون، ص 633.
4  ــ فلاسفهٔ شیعه، عبدالله نعمه، ترجمه جعفر غضبان، صص 93 و 94.

5  ــ کارنامهٔ اسلام، صص 46 تا 52.



120

با دارویی گیاهی  بیماران را بیهوش می کردند.1 ابوالقسّیس جراح ماهری بود که رساله های او را 
باید اساس جراحی جدید به حساب آورد. کتاب های وی تا یک قرن پیش بارها در اروپا چاپ شده 
است.2 جراحان مسلمان، انواع عملیات، مانند جراحی دندان، خُرد  کردن و بیرون آوردن سنگ 

مثانه و کلیه، سزارینَ در هنگام وضع حمل و شکسته بندی استخوان ها را انجام می دادند.3 
تلاش علمی مسلمانان، دیگر حوزه های علوم تجربی را نیز در بر می گرفت. 

یک دانشمند اروپایی می گوید: اینکه در کتاب های شیمی می نویسند لاوازیه مؤسس علم شیمی 
است، درست نیست. اگر آزمایشگاه های هزار سال پیش مسلمانان و اکتشافات مهم آنان نبود هیچ گاه 
لاوازیه نمی توانست قدمی به جلو بردارد.4 هنوز حدود صد رساله در شیمی از جابر بن حیان در دست 
است.5 پیش از آنکه گالیله حرکت زمین به دور خورشید را اعلام کند، ابوریحان بیرونی و پیش از وی 

ابوسعید سجْزی این عقیده را ابراز کرده بودند.6 
برای فروش کالای خود،  اروپایی  تاجران  بود،  قرار گرفته  پیشرفت  آغاز  اروپا در  زمانی که 
استفاده می کردند. حتی  بود  آن کالا در جهان اسلام  تولید  نشان دهندهٔ  که  مارک های قلابی  از 
صلیب هایی با نشان »اللّٰه« مربوط به آن دوره دیده شده تا تولیدکنندگان به خریداران بقبولانند که 

این جنس از سرزمین اسلامی آمده است7!
با توجه به اطلاعاتی که در این بخش داده شد، به سؤال های زیر پاسخ دهید:

1ــ اوضاع علمی و فکری بعد از اسلام چه تفاوتی با قبل از اسلام پیدا کرده بود؟
2ــ  آیا در تمدن اسلامی، طبقه یا طبقاتی از مردم امکان و اجازهٔ بیشتری برای تحصیل داشتند؟

3ــ منشأ و علت اصلی توجه مردم به علوم مختلف چه بود؟
………........………………………………………………………………

1ــ تمدن اسلام و عرب، ص 637.
2ــ میراث اسلام، ژوزف ماک کاپ، ص 117.

3ــ تمدن اسلام و عرب، ص 634.
4ــ همان، صص 611 تا 615.

5ــ میراث اسلام، ص 115.

6ــ فلاسفهٔ شیعه، ص 115.
7   ــ ویژگی های قرون جدید )مجموعه آثار، ج ٣١(، علی شریعتی، صص 111و112.



121

برداشت )2(
با توجه به مطالبی که تا اینجا خواندید، گزارش زیر را بخوانید و به سؤال هایی که در 
پایان مطرح شده است پاسخ دهید. )محتوای این گزارش فقط برای پاسخ به سؤال های پایانی 

است و نیازی به حفظ کردن آنها نیست و در هیچ امتحانی نباید از آنها سؤال داده شود.(
عربستان،  عراق، مصر، شام،  ایران،  مانند  بزرگی  توانست سرزمین های  اسلام  قوی  فرهنگ 
یمن، آسیای میانه، بخش های وسیعی از آفریقا و بخش هایی از اروپای شرقی را به صورت یک 
ابتدا قلب مردم  کشور درآورد و در قالب حکومت واحد، در چند قرن اداره کند. آنچه که در 
سرزمین هایی مانند ایران را به اسلام پیوند داد، عدالت اسلامی بود که متأسفانه حاکمان بنی امیه و 
بنی عباس مسیری در جهت خلاف آن پیش گرفتند. این شیوهٔ حکومت داری به تدریج به جدایی 
مردم از حکومت انجامید و حکومت مرکزی اقتدار خود را از دست داد. در گوشه و کنار کشور 
پهناور اسلامی، حکومت هایی محلی سربرآوردند که یا با حکومت مرکزی و یا با خودشان درگیر 
بودند. نتیجهٔ این نابسامانی ها، خستگی و درماندگی مردم مسلمان و کاهش انگیزه های آنان برای 

جهاد و دفاع از قلمرو اسلامی شد.
همین خستگی ها و کاهش انگیزه ها، به تدریج زمینه ساز بی توجهی به تفکر و تعقل و همچنین 

بسته شدن بسیاری از مراکز علمی و منزوی شدن شخصیت های ادبی، هنری و علمی گردید.
دو تهاجم بزرگ: در چنین شرایطی و در اواخر دورهٔ بنی عباس و پس از آن، دو حملهٔ وسیع 
و ویران کننده، یکی به غرب دنیای اسلام و دیگری به شرق آن صورت گرفت. امپراتوری روم به 
تحریک کلیسا از سال 489 هجری )1096م( به قسمت غربی دنیای اسلام، یعنی شام، فلسطین، 
آسیای صغیر و برخی دیگر از سرزمین های مجاور هجوم آورد. این تهاجم آغازی بر هشت جنگ 
طولانی و شدید بود که آخرین آن در سال 668هجری )1270م( رخ داد. این جنگ ها که به قصد 
فتح بیت المقدس از طرف اروپاییان آغاز شد، بالاخره با فرماندهی بی نظیر سردار بزرگ مسلمانان 
به نام صلاح الدین ایوبی با پیروزی مسلمانان پایان یافت؛ امّا بسیاری از امکانات مادی و معنوی 
دنیای اسلام را از بین برد. از آنجا که در این جنگ ها اروپاییان صلیب با خود حمل می کردند، 

این جنگ ها را جنگ های صلیبی می نامند.
به تصرف  بود که  دنیای اسلام  به بخش شرقی و مرکزی  ویرانگر دیگر، حملهٔ مغولان  تهاجم 
قسمت های وسیعی از جمله ایران انجامید. با اینکه مغولانِ حاکم بر ایران بعداً به وسیلهٔ ایرانیان، 
مسلمان شدند و آداب تمدن آموختند، امّا ویرانگری های ابتدایی آنان به قدری وسیع و عمیق بود 



122

هم اندیشی

که توان تجدید حیات را برای مدتی طولانی از مسلمانان گرفت؛ به خصوص که بیشتر این حملات 
چنگیز  بودند.  روز  آن  دنیای  در  دانش  و  فرهنگ  علم،  مرکز  که  بود  شهرهایی  و  سرزمین ها  به 
فرمانروای قوم مغول، به نیروهایش گفته بود به هر شهری که می رسند، کسی را باقی نگذارند؛ مرد 

و زن، پیر و جوان، کودک و بالغ، آزاد و بنده را بکشند.1
با شهر مکه که زیارتگاه همهٔ  آن  بود. درآمد  بلخ، یکی از شهرهای زیبای جهان اسلام  شهر 
صد  دسته های  در  را  مردم  کردند.  تصرف  را  شهر  این  مغولان  می شد.  مقایسه  بود  مسلمانان 
کاروان سراها،  کتابخانه ها،  سپس  گذراندند.  تیغ  دم  از  را  همه  و  راندند  صحرا  به  تا   هزار  نفری 

قلعه ها، قصرها و تمامی بناها را به توده ای از خاک تبدیل کردند.
نیشابور، ابر شهری بود با چهار دروازه و چهل و دو محله؛ برخی از محلات آن برابر با برخی 
از شهرهای متوسط امروزی بود. یکی از نویسندگان، آن را به زُهرهٔ آسمان و یا چشم در چهره 
تشبیه کرده بود. مردم شهر، پس از مقاومت های شدید، شکست خوردند. دامادِ چنگیز، تمام مردم 
و جانداران شهر، حتی سگ ها و گربه ها را قتل عام کرد. سپس دستور داد شهر را چنان ویران 

کنند که بتوانند روی آن کشاورزی نمایند.
قوچان،  غزنین،  کابل،  مرو،  سمرقند،  مانند  دیگر  شهرهای  از  بسیاری  در  ویرانگری ها  این 
هرات، دامغان، سمنان و آمل اتفاق افتاد و سپس به استان های دیگر سرزمین اسلامی کشیده شد.2
عزلت،  افسردگی،  روح  شیوع  آنان،  وحشیانهٔ  کشتار  و  مغول ها  حملهٔ  پیامدهای  از  یکی 

گوشه گیری، درون گرایی، تصوف و بیزاری از دنیا بود که وارد جامعهٔ اسلامی شد.
با توجه به اطلاعاتی که در این قسمت داده شد، به سؤال های زیر پاسخ دهید: 

1ــ چه عواملی زمینه ساز افول تمدن درخشان اسلامی در قرون میانه شد؟ 
2ــ آیا این عوامل به دین اسلام مربوط می شد یا به رفتار مسلمانان؟ 

3ــ این عوامل مربوط به داخل جهان اسلام بود یا بیرون آن؟ 

برای اینکه ما مسلمانان بتوانیم بار دیگر تمدن اسلامی را احیا کرده به جایگاه مناسب خود در 
جهان برسانیم چه اقداماتی باید انجام دهیم؟

1ــ مجمع الانساب، محمدعلی شبانکاره ای، ص 234.
2ــ پویایی فرهنگ و تمدن اسلام و ایران، علی اکبر ولایتی، ج 3، صص 80 تا 87.



123



124

قرائت
ه  كهف؛ آيات 83 تا 98 سور

ید.
ت کن

 دق
 آن

ای
معن

 به 
د و

وانی
 بخ

مله
ه ج

له ب
جم

ت، 
قرائ

ی 
گو

ه ال
جه ب

 تو
رابا

س 
 در

ات
آی

نی
خوا

فرد
ع و

تما
اس

وَ یسَئئلَونَـکَ عَن ذِي القَرنیَِن « قلُ سَاتَلواعَلی஑َُمــ مِنهُ ذஐِــًرا � 
ِ ش௽َءٍ سَببَـاً � فاَتَبــعََ

هُ مِن ஐُلّ ارَضِ   وَآ تیَنـ اِنّــا م஑َـنـّا لهَ{ ف௽ِال
ها تغَرُبُ ف௽ عَیٍن حَمِئـَ ۀٍ مسِ   وجََدَ اذِابلَغََ مَغربَِ الش ௽ّسَببَـاً�حَت
بَ   وَ اِمّا وَ وَجَ دَ عِنــ دَها قَومًا ‘ قلُنـا یـ ذَاالـقَرنیَِن    اِماّ انَ، تـعَُذِّ
یـُـَرد  بـُ ه{  ثُم انَ تَتــخِ ـذَ فیِهمــ حُسناً� قالَ امَّا منَ ظَلمََ   فسَوَفَ نُـعَذِّ
لحًِا ُــًرا� وَامَّا منَ آمنََ  وَعمَِلَ ص஑بـُ ه{عذَابًــا ن اِل௽ رَبـِّ ه   فَیـعُذَِّ
فلََه{ جَ ـزاءَ} الحسُن௽    وَسَنَــقولُ  لهَ{ منِ امَ ـِرنا  یسًُرا  �  ثـمُــ  اَتبــعََ
مسِ   وَجَ دَها تَـطلعُُ عَ ل௽ قَومٍ، اِذا بـَ لغََ مَطلعَِ الش  ௽ّسَببَـاً � حَت
ِ ما Lدََیهِ لکَِ وَقدَ احََطناب َـذஐ�ا ً لمَ نَجعَل لـهَمُــ مِن دونِها سِتر
دیِن،   وَجَ دَ اِذا بـَ لغََ بَـیَن الس ௽ّاَتبــعََ سَببَـاً � حَت  خبُراً � ثـمُــ
ا� قالوا یـ ذَاالـقَرنـیَِن ً ایَـ஑ادونَ یَـفقهَونَ قَول مِن دونِهمِا قَوماً    ل
اَ رضِ   فَ ـهَل نَجعَلُ لکََ خَـرجًا اِن یأَجوجَ وَمَأجوجَ مفُسِدونَ ف௽ِ ال
௽ّفیـهِ رَ ب ௽ّن ـ஑َا�قالَ ما م عل௽َ انَ تَجعَلَ بیََنـنا  وَ بیَنـهَمُــ سَدًّ
خیَرٌ     فَــاعَینون௽ بِـقُـوةٍ    اجَعَل بیََنـ஑ــُم  وَبیََنـهمُ  رَدمًا �
دَفیَِن   قالَ انـفُخوا‘ بَـیَن الص اِذا ساوي  ௽ّزبَُــَرالحَــدیدِ‘ حَت ௽آتون
حَت௽ّ اذِاجَعَلَه{ نارًا   قالَ آتون௽ افُـِرغ عَلیَـهِ قِطـًرا � فَمَااسط اعوا
»௽ّذا رَحمۀٌَ مِن رَب انَ یَـظـهَـروهُ    وَمَا استَــطاعوا لهَ{ نَـقباً � قالَ ه
ءَ  « وஐَانَ  وَعدُ رَب௽ّ حَقًّا � ءَ وَعدُ رَب௽ّ    جَعَلَه{ دஐَّــا فَــِاذا ج ا

سورَةُ ���َ ـهفِ

https://www.roshd.ir/112204-2-10


125

ترجمه

و از تو دربارهٔ ذوالقرنین می پرسند، بگو بزودی بخشی از سرگذشت او را برای شما بازگو خواهم 
83 کرد. 

 84 ما  در زمين به او ]قدرت و[ امكاناتى داديم و اسباب هر چیزی را در اختیارش گذاشتیم. 
  85 پس از این اسباب پیروی ]استفاده[ کرد. 

تا آنگاه كه به غروبگاه خورشيد رسيد، خورشید را ]چنین[ یافت که ]گویی[ در چشمه‏اى گِل‏آلود 
و سياه غروب مى‏كند، و نزديک آن طايفه‏اى را يافت. گفتیم : »اى ذوالقرنين، ]آیا می خواهی‏[ 

 86 آنها را عذاب كنى يا در ميانشان ]روش‏[ نيكويى پيش مى‏گيرى.«  
گفت: »امّا هر كه ستم کند عذابش خواهيم كرد، سپس به سوى پروردگارش بازگردانده مى‏شود، 

 87 آنگاه او را عذابى سخت خواهد كرد.«  
و امّا هر كه ايمان آوَرَد و كار شايسته كند، پاداشى ]هر چه‏[ نيكوتر خواهد داشت، و به فرمان 

88 خود، او را به تکلیف ساده ای واخواهيم داشت.
 89 پس ]بار ديگر[ از اسبابی ]که در اختیار داشت[ بهره گرفت. 

تا آنگاه كه به جايگاهِ برآمدنِ ]طلوع‏گاه[ خورشيد رسيد. ]خورشيد[ را ]چنين‏[ يافت كه بر قومى 
 90 طلوع مى‏كرد كه براى ايشان در برابر آن پوششى قرار نداده بوديم. 

 91 اين چنين ]مى‏رفت‏[ و ما از آن چيزها كه نزد وى بود، به طور كامل خبر داشتيم. 
92 باز از آن اسباب ]که در اختیار داشت[ استفاده کرد. 

تا وقتى به ميان دو کوه رسيد، در نزدیک آن دو ]کوه[، طايفه‏اى را يافت كه نمى‏توانستند هيچ 
93 زبانى را بفهمند.]کنایه از سادگی و ضعیف بودن آن قوم[  

گفتند: »اى ذوالقرنين، يأجوج و مأجوج سخت در زمين فساد مى‏كنند، آيا ]ممكن است‏[ مالى 
94 در اختيار تو قرار دهيم تا ميان ما و آنان سدّى قرار دهى؟«  

گفت: »آنچه پروردگارم به من در آن تمكّن داده، ]از كمک مالى شما[ بهتر است. مرا با نيرويى 
 95 ]انسانى و مصالح‏[ يارى كنيد ]تا[ ميان شما و آنها سدّى استوار قرار دهم.«  

براى من قطعات آهن بياوريد. تا آنگاه كه ميان دو كوه برابر شد ]و با قطعات آهن پرُ شد[، گفت : »بدميد« 
 96 تا وقتى كه آن ]قطعات‏[ را آتش گردانيد، گفت : »مس گداخته برايم بياوريد تا روى آن بريزم.«  

] سرانجام چنان سدّ نيرومندى ساخت [ كه آنها ]طايفه يأجوج و مأجوج‏[ نتوانستند از آن ]مانع‏[ 
97 بالا روند و نتوانستند آن را سوراخ كنند. 

ذوالقرنین گفت: این رحمتی از جانب پروردگار من است ]که بدین وسیله امت هایی از گزند فسادگران 
مصون می مانند و این سدّ تا فرا رسیدن وعدهٔ الهی پایدار است[ و هنگامی که وعدهٔ پروردگارم فرا رسد 

 98 آن را در هم می کوبد و وعدهٔ پروردگارم راست و درست است.  



126

تمدن جدید و مسئولیت ما

در درس قبل گزارش کوتاهی از تمدن اسلامی داده شد و با مراجعه به معیارهایی که از قرآن 
و سیره آموخته بودیم، به ارزیابی این تمدن و کشف دلایل پیشرفت و سپس افول آن پرداختیم. 
با  با معیارهای الهی ارزیابی کنیم.  تا این تمدن را  در این درس، بر تمدن جدید مروری می کنیم 
این ارزیابی می توانیم به نقاط قوت و ضعف این تمدن بیشتر پی ببریم و نحوهٔ زندگی در آن را بهتر 

شناسایی کنیم و مسئولیت خود را در مواجهه با آن بدانیم.



127

تقریباً  تمدّن جدید،  همان  یا  آن  آخرین  است١ که  بوده  بزرگ  تمدّن  سه  تاکنون حداقل شاهد  اروپا 
تمامی جوامع جهان امروز را تحت تأثیر خود قرار داده است و آثار آن در عرصه های مختلف فرهنگی، 
اجتماعی، اقتصادی و… به خوبی نمایان است. این تمدّن، مانند هر تمدن دیگری، دارای نقاط قوت و 

ضعف است. آشنا شدن با این نقاط قوت و ضعف از دو جهت برای ما مطلوب است: 
اول آنکه ما مسلمانان مانند سایر ملت ها، با این تمدن ارتباط مستقیم داریم، بنابراین، هم تحت تأثیر 
آن قرار می گیریم و هم می توانیم بر آن اثر بگذاریم؛ هر قدر آگاهی و هوشیاری ما بیشتر باشد، قدرت 

تأثیرگذاری ما بیشتر خواهد بود.
دوم آنکه بررسی ضعف ها و قوت های این تمدن در عرصه های مختلف، این کمک را به ما می کند که 
در راستای احیای تمدن اسلامی، از نقاط قوت این تمدن بهره مند شویم و با عبرت گرفتن از ضعف ها و 
آسیب های آن، بتوانیم برنامه ریزی درست و کم اشتباهی را برای سامان دهی تمدن اسلامی داشته باشیم. 
در ابتدا برای آشنایی هرچه بیشتر با این تمدن لازم است تا با برخی علل و ریشه های شکل گیری آن 

آشنا شویم.

زمینه های پیدایش تمدن جدید
١ــ کلیسا و تعالیم تحریف شده

تمدن دوم اروپا که به تمدن دورهٔ قرون وسطی مشهور است، با کنار گذاشتن اعتقادات باستانی و بت پرستی و 
روی آوردن به مسیحیت آغاز شد. این تمدن، برای اروپایی که قرن ها گرفتار بت پرستی بود، یک حرکت رو به 
جلو محسوب می شد. با ظهور این تمدن، مردم بت پرست اروپا به یک دین الهی معتقد شدند، بت ها و بتخانه ها 
از بین رفت، اتحاد در سرزمین اروپا حاکم شد٢، بناهای باشکوه مذهبی ساخته شد، کتاب هایی در اخلاق، 

معنویت و فرهنگ نگارش یافت و آثار هنری بزرگی پدید آمد.
رسمی  اعتقادات  خودشان  نظر  از  که  را  نادرستی  اعتقادات  مسیحی  مبلغان  دیگر،  سوی  از  اما 
مسیحیت بود، تبلیغ می کردند. آنان معتقد بودند که آدم در بهشت اولیه مرتکب گناه شده است و این گناه 
به فرزندان آدم نیز سرایت کرده و هر کسی با گناه اولیه به دنیا می آید. بنابراین هر کودکی پس از تولد باید 

، در قرن های ششم تا چهارم قبل از میلاد، در یونان باستان شکل گرفت و در روم باستان  ١ــ  تمدن اوّل قبل از میلاد حضرت مسیح 
ادامه یافت. 

تمدن دوم، در قرن چهارم میلادی با گسترش مسیحیت در اروپا و آغاز حاکمیت کلیسا بر زندگی سیاسی و اجتماعی مردم آغاز شد و تا 
قرن های پانزدهم و شانزدهم ادامه یافت. 

تمدن سوم با افول قدرت کلیسا در همین قرن ها شروع شد و همچنان ادامه دارد. 
2ــ در قرن چهارم میلادی )313 م(، دین مسیحیت، دین رسمی امپراتوری روم شد. دولت روم تقریباً سراسر اروپا را زیر سیطره خود 

داشت و گسترش مسیحیت، کمک بسیاری به اتحاد اروپاییان کرد.



128

غسل ویژه ای )غسل تعمید( داده شود تا از آن گناه پاک گردد. همچنین اعتقاد داشتند که مسیح  نیز 
خود را به عنوان تاوان گناهان بشریت فدا کرد و به دار آویخته شد.1

اعتراف به گناهان خود در حضور کشیش، آیین دیگری بود که توسط این مبلغّین میان مسیحیان 
رواج یافت. برای این کار اتاق ویژه ای در کلیسا ساخته شد که محل اعتراف و توبه کردن بود. آنان 
معتقد بودند که با اعتراف گناهکار در برابر کشیش، توبه کننده آمرزیده می شود و عفو ابدی را به دست 
می آورد.2 عبادت و رازونیاز با خدا نیز به روز معینی در هفته و در محل کلیسا و در حضور کشیشان 

اختصاص یافت. 
قرارگرفتن  واسطه  و  خدا  با  انسان  پیوستهٔ  و  شخصی  ارتباط  سست شدن  سبب  آیین ها  این گونه 
بهشت  به فروختن  این دوره شروع  از کشیشان در  بسیاری  او گردید.  بندگان  و  میان خدا  کشیشان 

کردند و در عوضِ بخشش گناه، پول های کلان به دست آوردند.
آیین دیگر، ازدواج مسیحی بود. آنان معتقد بودند که پس از ازدواج، امکان جدایی زن و شوهر 
نیست و پیوندشان باید ابدی باشد.3 زن حق مالکیت ندارد و باید نام خانوادگی وی به نام خانوادگی 
شوهر تغییر یابد. کشیش ها حق ازدواج نداشتند و تا آخر عمر باید مجرد می ماندند. آنان ازدواج را امری 

دنیایی و پسَت تلقی می کردند.
پذیرش عقاید رهبران کلیسا دربارهٔ هر موضوعی، حتی موضوعات علمی، ضروری بود و مخالفت با 
آن کفر تلقی می شد. به عقل و عقلانیت کمتر توجه می شد و این اعتقاد وجود داشت که تعقل با ایمان 
دانشمندان گذشته  نظریات  کلیسا  که رهبران  آنجا  از  ایمان می شود.4  تزلزل  و سبب  ندارد  سازگاری 
دربارهٔ زمین، خورشید، ستارگان و مانند آن را پذیرفته بودند، مخالفت با آن نظریات را مخالفت با دین 

مسیح می پنداشتند و مانع نشر نظریات جدید می شدند.5 

1ــ آیین کاتولیک، جورج برانتل، ص 107. )می دانیم که قرآن کریم کشته شدن حضرت مسیح  را مردود می شمارد و اعلام می فرماید 
، یعنی  که: او را نکشتند و به دار نیاویختند، بلکه آنان به اشتباه افتادند ــ سورهٔ نساء، آیهٔ 157. این مطلبی است که یکی از حواریون مسیح 

»برَنابا« نیز به آن آگاهی داشت و بسیار کوشید که مانع این برداشت اشتباه شود. رجوع کنید به مقدمهٔ کتاب انجیل برنابا.( 
2ــ همان، ص 138.
3ــ همان، ص 143.

4ــ عقل و اعتقاد دینی، مایکل پترسون و سایر نویسندگان، ص 70.
5ــ وقتی کپرنیک )١٥٤٣ــ١٤٧٣ میلادی(، ستاره شناس لهستانی، تصویر جدیدی از منظومهٔ شمسی ارائه نمود و اعلام کرد زمین به دور 
خورشید می چرخد، با مخالفت کلیسا مواجه شد، زیرا کلیسا عقیدهٔ بطلمیوس را دربارهٔ زمین مرکزی پذیرفته بود و آن را مقدس می شمرد. حتی 
لوتر )١٥٤٦ــ١٤٨٤ میلادی(، کشیش اصلاح طلب آلمانی گفت: »مردم گوش به سخنان ستاره شناس تازه کاری داده اند که می خواهد ثابت 
کند زمین در گردش است، نه آسمان ها یا فلک و خورشید و ماه... این دیوانه قصد دارد به کلی، طرح و اساس نجوم را وارونه سازد.« )تاریخ 

تمدن، ویل دورانت، چاپ اقبال، ج ٢٠، ص ٣٩٦(.
خواندن کتاب کپرنیک بارها توسط هیئت داوران وابسته به کلیسا ممنوع اعلام شد. بعدها نیز که گالیله و کِپلِر به تأیید همین نظر پرداختند، 

توسط کلیسا محکوم شدند و برای نجات جان خود از مجازات اعدام مجبور به پس گرفتن نظر خود گردیدند.



129

و  با فساد، عقب ماندگی  را  اروپا  تدریج  به  آداب و رسوم ساختهٔ کلیسا  اعتقادات و  آیین ها و  این 
مشکلات دیگر دست به گریبان کرد. برخی از رهبران روشنفکر کلیسا و بسیاری از دانشمندان به دنبال 

چاره برآمدند و برای رسیدن به راه حل مناسب به مطالعه و تحقیق دست زدند. 
٢ــ بهره گیری از تجربیات سایر تمدن ها

حدود قرن هفتم میلادی و در اواسط قرون وسطیٰ، در همسایگی سرزمین اروپا، تمدن اسلامی 
متولد شد و طی دو تا سه قرن به مرحلهٔ شکوفایی رسید و بر محیط های پیرامون خود پرتو افکند. وقتی 
اندیشمندان و دلسوزان اروپایی آشنایی اندکی با تمدّن مسلمانان پیدا کردند، با شور و شوق فراوان 
برای تحول در جامعهٔ خود از ثمرات تمدن اسلامی بهره برداری نمودند. کتاب های دانشمندان مسلمان 
به سرعت ترجمه شد، علاقه به پژوهش و آزمایش و تجربه افزایش یافت، نقد رهبران کلیسا شروع شد، 

حقوق و قانون مورد توجه واقع گردید و خردورزی در دستور کار قرار گرفت.
اسلامی  تمدن  از  جدید  تمدن  تأثیرپذیری  خصوص  در  انگلیسی  اسلام شناس  وات1،  مونتگمری 
می گوید: »علم و فلسفه  در اروپا بدون کمک گرفتن از فرهنگ اسلام توسعه نمی یافت؛… اسلام نه تنها 
در تولیدات مادی و اختراعات اروپا شریک است، بلکه اروپا را واداشت تا تصویر جدیدی از خود 
داشته باشد. اما از آنجا که اروپا در حال حاضر علیه اسلام عکس العمل نشان می دهد، تأثیر مسلمانان 
]بر  تمدن   غرب[ را بی اهمیت جلوه می دهد. وظیفه مهم ما اروپاییان این است که این اشتباه را اصلاح 

کنیم و به مدیون بودن عمیق خودمان به جهان اسلام اعتراف کنیم.«2
ویل دورانت نیز بسیاری از هنرها و فنون برجستهٔ اروپایی همچون معماری، اسلحه سازی و ... را 

مدیون صنعتگران مسلمان می داند.3

آثار و پیامدهای مثبت و منفی تمدن جدید
برای داوری صحیح و منصفانه در خصوص تمدن جدید ضروری است با برخی آثار این تمدن در 

حوزه های مختلف آشنا شویم:
الف( حوزۀ علم

 آثار مثبت
به طورى که  تولید علم در قرون اخیر جهشى فوق العاده داشته است؛  ١ــ رشد سریع علم: 

.Montgomery Watt 1ــ
2ــ تأثیر اسلام بر اروپای قرون وسطی، مونتگمری وات، صص ٨١ و ١٤٣.

3ــ تاریخ تمدن، ویل دورانت، ج ٤، ص ٣٢٢.



130

دوران جدید را مى توان دوران علم نامید. اختراع صنعت چاپ، کشف الکتریسیته، ساخت ماشین، 
اینترنت،  راه اندازى شبکه هاى  ماهواره،  و  تلویزیون  رادیو،  تلفن،  مانند:  ارتباطى  اختراع وسایل 

نظریات و کشفیات جدید در علوم مختلف، زندگى در جهان امروز را متحول کرده است.
٢ــ توانایی بهره مندی بیشتر از طبیعت: علم و تکنولوژی سبب شد که آدمى بتواند در طبیعت 
تصرف فوق العاده کند و تغییراتى را در آن به وجود آورد. نفت را از اعماق زمین بیرون بکشد، معادن 
را استخراج کند، کوه ها را براى ساختن تونل بشکافد،  با سدهاى بزرگ آب ها را مهار نماید و قدرت 

و توانایى خود را به رخ طبیعت بکشد.
 آثار منفی

گردید.  آغاز  نیز  انبوه  تولید  شد،  ساخته  صنعتى  ماشین آلات  که  زمانى  از  مصرف زدگی:  ١ــ 
تولید فراوان گرچه در ابتدا نیازهاى طبیعى مردم را رفع مى کرد، امّا در بسیارى از موارد بیش از نیاز 
طبیعى بازار بود. به همین جهت کارخانه داران با استفاده از جاذبهٔ تبلیغات در مردم، نیازهاى کاذب به 
وجود آوردند تا آنان را به تنوع طلبى بکشانند و مصرف گرایى را به گونه اى سرسام آور افزایش دهند تا 
خودشان به سود بیشترى برسند. جدی ترین آسیب مصرف​گرایی، تغییر الگوی زندگی و دل مشغولى 
دائمى مردم به کالاهاى گوناگونى است که همه روزه وارد بازار مى گردد و اذهان و افکار را به خود 
بعُد معنوى و  نیاز خود، یعنى پرورش و تکامل  نتیجه، انسان را از اساسى ترین  مشغول مى کند و در 

متعالى خویش، غافل مى سازد.
این نتیجهٔ دیدگاه غالب و حاکم در تمدن جدید است که انسان را صرفاً یک موجود زندهٔ طبیعی 
مانند دیگر موجودات، ولی پیچیده تر، می داند که همچون سایر موجودات صرفاً نیازهای مادی و طبیعی 

دارد. از همین جهت است که از توجه به بعُد معنوی و فطرت الهی در این تمدن خبری نیست.
٢ــ نابودی طبیعت: افزایش توان علمی بشر و دستیابی وی به ابزارهای نوین، توانایی وی برای 
بهره برداری از منابع طبیعی را به سرعت افزایش داد و به تخریب ساختار طبیعی محیط زیست انجامید. 
و  دریاها  محیط  گذاشته،  پایان  به  رو  بوده،  موجودات  فعالیت  سال  میلیون ها  نتیجه  که  معدنی  منابع 
اقیانوس ها آلوده شده، تعادل ترکیبی گازهای جوّی بر هم خورده، بسیاری از جنگل ها از بین رفته و 

ده ها بحران زیست محیطی برای انسان به وجود آمده است. 
این  علم،  در  گسترده  پیشرفت های  علت  به  میلادی  هجدهم  قرن  حدود  از  علم زدگی:  ٣ــ 
احساس پدید آمد که علم تجربی تنها رمز سعادت ملت هاست و جامعه ای که این راه را بپیماید، کلید 
جوامع  پی درپی  شکست های  و  قرن  چند  گذشت  با  اکنون  اما  است.  آورده  به دست  را  خوشبختی 



131

غربی در عرصهٔ اخلاق و ظهور بحران های اخلاقی در این جوامع، بسیاری دریافتند که علم تجربی 
نمی تواند پاسخگوی همهٔ نیازهای آنان باشد و نمی توان سعادت را تنها در این علم جست وجو کرد. 
این نیازِ انسان غربی به معنویت باعث شد برخی افراد و گروه ها با هدف کسب مقام و شهرت، مکاتب 
و فرقه هایی را به نام مکاتب عرفانی و معنوی ایجاد کنند که اگرچه در ظاهر ادعای پاسخ به نیازهای 
معنوی بشر را دارند اما به دلیل آنکه برآمده از آموزه های وحیانی نیستند،نتیجه ای جز سردرگمی برای 

بشر تشنهٔ امروز نداشته اند.
مسئولیت ما در این حوزه 

گفتیم آشنایی با آثار مثبت و منفی تمدن جدید، می تواند ما را در احیای تمدن اسلامی یاری رساند.
شاىد در نگاهى ابتداىى، اىن هدف بزرگ، یعنی احیای تمدن اسلامی، در مقاىسه با توان و امکانات 
موجود، ىک بلندپروازى به نظر برسد و رسىدن به آن دور از دسترس تلقی شود؛ امّا اىن ىک دریافت 
سطحی از توانمندى ذاتى انسان و قدرت جوانان و ناشى از عدم آشناىى با آموزه هاى بىداركننده اسلام 
مى باشد. البته مى دانىم كه دستیابی به این هدف بزرگ، نىازمند برنامه اى است كه ما را به آن سطح لازم 

از توانمندى برساند و قدرت لازم را براى اىفاى نقش در جهان كنونى به ما ببخشد. 
با توجه به اهمىت اىن اقدام بزرگ، برنامه هاىى را پىشنهاد مى كنىم. اىن برنامه ها را بررسى كنىد و تا 

آنجا که در توان دارید براى عمل كردن به آنها بكوشىد.
علمى  پىشرفت  فناوری:  و  علم  در  شدن  پىشگام  برای  تلاش  ١ــ 

پاىه هاى استقلال ىک ملت را تقوىت مى كند و مانع تسلط بىگانگان مى شود.
مقام معظم رهبرى در اىن باره اىن گونه تذكر مى دهند: »باىد علم را كه ماىهٔ 
اقتدار ملى است همه جدى بگىرند و دنبال كنند. كشورى كه مردم آن از علم 
از  را  علم  نمى شود  ىافت.  نخواهد  دست  به حقوق خود  هرگز  باشند  بى بهره 

دىگران گداىى كرد. علم درون جوش و درون زاست. باىد استعدادهاى ىک ملت به كار افتد تا ىک ملت 
به معناى حقىقى كلمه، عالم بشود1.«

پىشرفت هاى اخىر دانشمندان جوان كشور ما در رشته هاى مختلف علمى، مانند پزشكى و سلول هاى 
بنىادى، فناورى نانو و هسته اى، صناىع نفت، پتروشىمى و سدسازى قدم هاى اولىه اى است كه باىد با 

همّت بلندتر و عزم قوى تر ادامه ىابد و همهٔ عرصه هاى دانش را بپىماىد.
تنها در   را  آنکه خوشبختی  به دلیل  ٢ــ حضور مؤثر و فعال در جامعۀ جهانى: جوامع غربی 

، خرداد ماه 1385. 1ــ سخنرانی در مراسم سالگرد رحلت امام خمینی 



132

به دنبال راه و مکتبی هستند  به شدت  این مسیر شکست خورده اند،  ابزارهای مادی می جستند و در 
انسان روشن ضمىرى  انسان هاست. هر  با فطرت  پىامى مطابق  پىام اسلام،  باشد.  آنان  که نجات بخش 
كه جوىاى حقىقت باشد، وقتی دعوت قرآن را به عقلانیت، عدالت، دوری از ستمگری و ستم پذیری، 
پاکدامنی، معنویت و تقوا می شنود، به طور طبیعی جذب آن می شود. هر حقیقت جویی، وقتی در میان 
کرده اند، به سیمای واقعی آن حضرت  هزاران کتاب، مقاله، فیلم و انواع تبلیغات که علیه پیامبر اکرم 
می رسد او را به بزرگی روح می ستاید. بنابراین، لازم است ما این پیام رهایی بخش را با همان شیوه هایی 

که رسول خدا به دیگران رساند در جهان تبلیغ کنیم و به دیگران برسانیم.1 
٣ــ ترسیم چهرۀ عقلانی و منطقی دین اسلام: مىان ىک پىام و روش تبلىغ آن باىد تناسب منطقى 
و معقول برقرار باشد. حق را نمى توان با روش هاى نادرست به دىگران رساند. دین اسلام یک دین 
منطقی و استدلالی است و هر آموزه و حکم آن بر اساس حکمت الهی تنظیم شده است. چنین دینی را 
نمی توان با تعصب های جاهلانه یا با روش های فریب کارانه تبلیغ کرد و نظر مردم را به سوی آن جلب 

نمود.

تو  اگر  و  کردی.  پیشه  نرمی  )مشرکان(  آنان  با  الهی  رحمت  و  لطف  » به  می فرماید:    خدا  رسول  تبلیغ  روش  دربارهٔ  1ــ خداوند 
آنان  با  آنان درگذر و برای آنها آمرزش بخواه و در کار  درشت خوی سخت دلی بودی، بی شک از پیرامون تو پراکنده می شدند. پس از 

مشورت کن و آنگاه که تصمیم گرفتی بر خدا توکلّ کن که خداوند اهل توکلّ را دوست دارد.« )سورهٔ آل عمران، آیهٔ ١٥٩(.
2ــ سورهٔ نحل، آیه ١٢٥.

تدبّر در قرآن

به راه پروردگارت دعوت كن اُدعُ اِلیٰ سَبـىـلِ رَبِّكَ  	
با دانش استوار و اندرز نىكو باِلـحِکـمَـةِ وَ الـمَوعِـظـَةِ الـحَسَـنةَِ	

و با آنان به شىوه اى كه نىكوتر  است، مجادله نما... وَ جادِلهُم باِلَّـتی هِـىَ اَحسَـنُ…2 	
با تدبیر در آیهٔ شریفه، روش های صحیح دعوت را استخراج کنید:

روش اول:                          
روش دوم:                              

روش سوم:



133

ب( حوزۀ عدل و قسط 
 آثار مثبت

١ــ توجه به قانون: پس از گذر از قرون وسطیٰ و شکل گیری دورهٔ جدید، توجه گسترده ای در 
کشورهای اروپایی به حقوق، قانون، ساختار حکومت و دولت پدید آمد که عموماً عکس العملی در برابر 
حاکمیت نامطلوب کلیسا در قرون وسطیٰ بود. آگاهی به قانون و حقوق که ابتدا با ترجمهٔ آثار اسلامی 
با  با حقوق خود در مقابل دولت ها و در رابطهٔ  برای تمدن جدید داشت. مردم  افتاد، فوایدی  اتفاق 
یکدیگر آشنا شدند و به تدوین قوانین حقوقی پرداختند و برای حفظ آنها سازمان هایی تأسیس کردند. 
حق کارگر، حق کودک، حق تعلیم و تربیت، حق داشتن شغل، حقوق متقابل زن و مرد و حق مردم در 

مقابل دولت به رسمیت شناخته شد.
٢ــ مشارکت مردم در تشکیل حکومت: حق تعیین سرنوشت و دخالت مردم در امور خود، گام 
مثبت دیگری بود که در تمدن جدید برداشته شد و باعث شد برخی حکومت های استبدادی و موروثی 

حاکم بر کشورهای اروپایی از صحنه خارج شوند.
 آثار منفی

١ــ ظهور ظلم فراگیر و پدیدۀ استعمار: تولید انبوه کالا و نیاز به بازار کشورهاى دیگر، احتیاج به 
منابع طبیعى دیگر کشورها و نیز روحیهٔ فزون خواهى حاکمان غربی سبب شد که سرمایه داران و قدرتمندان 
غربى، کشورهاى دیگر را، به خصوص در آسیا و آفریقا هدف قرار دهند و به بهانهٔ استعمار )یعنى آباد کردن(، 
بسیارى از این کشورها را تصرف کنند و ذخایر  گران قیمت آنها را، از آثار باستانى و کتاب هاى خطى گرفته 

تا جواهرات و منابع طبیعى و معدنى، به کشور خود ببرند و براى آن ملت ها فقر را بر جا گذارند.
دورهٔ استعمار که دورهٔ غارت علنى ثروت ملت ها بود و تا اواخر قرن بیستم ادامه داشت، یکى از 
آفریقایى  میلیون ها  دوره  همین  ابتداى  در  است.  کرهٔ زمین  روى  انسان  زندگى  دوران هاى  سیاه ترین 
برده در مزرعه ها،  به عنوان  و  آمریکایى ها درآمدند  و  اروپاییان  مالکیت  به  و  ربوده شدند  قاره  این  از 
برای  به کارهاى طاقت فرسا وادار شدند.1 تمدن جدید نشان داد که اگر حقوقی  کارخانه ها و معادن 
کودکان و زنان و مردان قائل است، منظورش فقط مردان و زنان و کودکانی هستند که از نژاد آنان باشند 

وگرنه زنان و مردان و کودکان سیاه یا سرخ پوست برای آنان هیچ اهمیتی ندارد. 

1ــ نویسندهٔ سیاه پوست آمریکایی معاصر، آلکس هیلی، در رمان معروف خود به نام »ریشه ها«، تاریخچه و نحوهٔ زندگی بردگان در آمریکا را به 
خوبی حکایت کرده است.همچنین کتاب »کلبهٴ عموتام« رمانی است در خصوص ماجرای برده داری در آمریکا که توسط خانم هریت بیچراستو، 
نویسندهٴ آمریکایی، در سال 1852 نگاشته شده است و به خوبی داستان غم انگیز برده داری در آمریکا را نشان می دهد. میلیون ها نسخه از این 

کتاب تاکنون در بسیاری از کشورها به فروش رفته است.



134

با بیدارى ملت ها، مبارزه با استعمارگران نیز از اواخر قرن نوزدهم آغاز شد.1 سرانجام دولت هاى 
این  از  را  خود  نظامیان  و  حاکمان  و  بردارند  دست  کشورها  علنی  استعمار  از  شدند  مجبور  غربى 
کشورها خارج کنند، امّا شیوهٔ دیگری براى تسلط بر این کشورها در پیش گرفتند که »استعمار نو2« نام 
گرفت. برخى محققان بر این باورند ثروتى که در دورهٔ استعمار از کشورهاى استعمارزده به کشورهاى 

استعمارگر منتقل شد، آن قدر زیاد بود که پایه هاى اصلى قدرت اقتصادى غرب را به وجود آورد.

٢ــ افزایش فاصلۀ میان انسان های فقیر و غنى در جهان: شکل گیرى نظام هاى سیاسى جدید، 
بر پایهٔ قدرت سرمایه داران و نفع طلبى فزاینده آنان بود. صاحبان سرمایه و صنعت، منابع طبیعى اکثر 
نقاط جهان را به بهایى بسیار اندک خریدند و یا با قدرت نظامى خود تاراج کردند و کالاهاى خود را 
با قیمت هایى بسیار سنگین به مردم همان سرزمین ها فروختند. بدین ترتیب، بخش کوچکى از جهان 

روز به روز غنى تر شد ولی بخش اعظم آن در فقر و تنگدستى فرورفت.

مسئولیت ما در این حوزه
١ــ مبارزه با ستمگران و تقوىت فرهنگ جهاد و شهادت و صبر: ىكى از رسالت هاى اصلى 
انبىا، مبارزه با ظلم و برقرارى عدل و گسترش حق و حقىقت بوده است. هر چند كه بسىارى از مردم 
با شنىدن سخن حق دلشان نرم مى شود و مجذوب حقیقت و عدالت می شوند، اما باىد هوشىار باشىم كه 
همواره گروهى از اهل باطل هستند كه نه تنها زىر بار حق نمى روند، بلكه سد راه حق جوىى مى شوند، 
زیرا گسترش عدالت منافع آنها را تهدید می کند. این گروه ها تا همه را تابع خود نكنند و ىوغ اسارت بر 

گردن دىگران نىفكنند، آرام نمى گىرند. 
امام خمىنى    مى فرماىند:

»نكتهٔ مهمى كه همهٔ ما باىد به آن توجه كنىم و آن را اصل و اساس سىاست خود با بىگانگان قرار 
تا چه مرزى  و  را تحمل مى كنند  ما  تا كجا  و  تا كى  ما و جهان خواران  كه دشمنان  اىن است  دهىم، 
استقلال و آزادى ما را قبول دارند. به ىقىن، آنان مرزى جز عدول از همه هوىت ها و ارزش هاى معنوى 
و الهى مان نمى شناسند. به  گفتهٔ قرآن  كرىم ]دشمنان[ هرگز دست از مقاتله و ستىز با شما برنمى دارند مگر 
1ــ این مبارزات که گاه چندین دهه به طول می انجامید، قربانیان زیادی داشت؛ مثلًا کشور الجزایر که تمام جمعیت آن به هجده میلیون نفر 

می رسید، برای بیرون راندن فرانسه از کشور خود، حدود یک میلیون نفر قربانی داد.
با استفاده از قدرت نظامى، جاسوسى، تبلیغاتى و فرهنگى خود، افراد وابسته به خود را در  2ــ در این شیوهٔ جدید، کشور استعمارگر 
کشورها به قدرت مى رساند و به صورت هاى گوناگون از آنها حمایت مى کند. آن افراد وابسته نیز اهداف سیاسى و اقتصادى آن کشور را به 

اجرا درمى آوردند. این نوع از استعمار هم اکنون در بسیارى از کشورها ادامه دارد.



135

اینکه شما را از دىنتان برگردانند.1 ما چه بخواهىم و چه نخواهىم صهىونىست ها، آمرىكا و شوروى در 
تعقىب ما خواهند بود تا هوىت دىنى و شرافت مكتبى مان را لكه دار نماىند.«2

به  منحصر  نباىد  را  عدالت  و  حق  به  دعوت  كه  درمى ىابىم  كنىم،  نگاه  واقع بىنانه  اگر  بدىن ترتىب، 
صحبت و شعار کنیم، بلكه براى تحقق سخن حق باىد برنامه ریزی کرد، قىام نمود و شرایطی فراهم کرد 
تا موانع حق و حق پرستى از جامعهٔ خود و جهان زدوده شود؛ اىن مهم مىسر نمى شود مگر با تلاش و 
پشتکار، جهاد و آمادگى براى شهادت در راه خدا و تحمل همهٔ سختى هاى اىن راه كه همان راه حق 

و حقىقت است.
٢ــ استحكام بخشىدن به نظام اسلامى: استحكام و اقتدار نظام حكومتى ىک كشور مهم ترىن 
طبىعى  به طور  كشور ضعىف،  ىک  است.  جهان  عمومى  افكار  مىان  در  كارآمد  حضور  براى  عامل 
منزوى مى شود و همراه و همدلى در دنىا نمى ىابد. استحكام پاىه هاى اقتصادى و تلاش براى كاهش 
به  انسجام اسلامى و مشاركت عمومى و عمل  ملىّ،  اتحاد  تقوىت  ابعاد،  فقر، توسعهٔ عدالت در همهٔ 

وظىفهٔ مقدس امر به معروف و نهى از منكر از مهم ترىن عوامل استحكام نظام اسلامى است.

ج( حوزۀ خانواده
نهاد  به  را  بیشترین آسیب ها  به ویژه در حوزهٔ روابط زن و مرد  انسان  به  نگاه مادی  با  تمدن جدید 

خانواده وارد کرده است؛ برخی از آسیب ها عبارت اند از:
١ــ فروپاشی نهاد خانواده: در غرب قدیم، مانند همه سرزمین های دیگر، علاوه بر خانوادهٔ هسته ای 
که مرکب از پدر، مادر و فرزندان است، خانوادهٔ گسترده هم، که شامل اقوام و خویشان می شد، نمود 
فراوان داشت. اما در خلال دو نسل گذشته نه تنها خانوادهٔ گسترده متلاشی شد، خانوادهٔ هسته ای نیز، 
به تدریج از هم گسیخته گردید. بر این پدیده ها باید این واقعیت را نیز افزود که امروزه شمار فزاینده ای از 
کودکان در غرب، در خانواده ها یا خانه هایی بزرگ می شوند که پدر یا مادر در آن حاضر نیست و آن یکی 
هم که حاضر است چون نمی تواند یک تنه وظیفهٔ پدر و مادر را توأمان ایفا کند غالباً از زیر بار مسئولیتی 
که پدرها و مادرها در خانواده های اصیل برای انتقال دادن ارزش های اخلاقی به جوانان برعهده داشته اند 
شانه خالی می کند. همین امر باعث شده است که فقط در کشور انگلیس ٩ میلیون نفر تنها زندگی کنند، 

به گونه ای که دولت این کشور ناچار شده وزارت خانه ای به نام وزارت تنهایی ایجاد کند.3
1ــ ر.ک: سورهٔ بقره، آیهٔ ٢١٧.

، ج ٢٠، ص 237. 2ــ صحیفهٔ امام 

3ــ هفته نامه گاردین، ٢٣ ژانویه ٢٠١٨.



136

٢ــ بی بند و باری جنسی: امروزه بی بندوباری جنسی آن چنان در غرب رواج یافته است که بسیاری 
از مردم به این نتیجه رسیده اند که توان اصلاح و مبارزه با آن را ندارند.1 از این رو، به ناچار در پی آن 
دیگر  میان غربیان جدید،  در  مثال،  به عنوان  تغییر دهند؛  را  معیارهای اخلاقی  و  برآمده اند که ضوابط 

هیچ گونه ضابطه و معیار مذهبی یا اخلاقی که منشأ الهی داشته باشد، معنا ندارد. 2
٣ــ استفاده ابزاری از زنان: استفادهٔ ابزاری از زنان برای تبلیغ کالاهای سرمایه داران، تشویق 
آنان به پوشیدن لباس های نامناسب و تحریک کننده، عادی شدن روابط نامشروع میان زنان و مردان در 
برخی کشورها، و تجارت گستردهٔ زنان به عنوان کالای جنسی روی دیگر تمدن جدید است. اگر لایهٔ 
ظاهری و سطحی موقعیت زن در دنیای امروز، که بسیار زیبا و خوش منظر آراسته شده، کنار رود و 
باطن آن آشکار گردد، خواهیم دید که سود آوری تجارت فحشا در حال ربودن گوی سبقت از تجارت 

مواد مخدر و اسلحه است. 
اگر بعُد معنوی و الهی انسان دارای اهمیت و جایگاهی در تمدن جدید بود و اگر به زنان آن گونه که 
دین اسلام بها می دهد، بها و شخصیت داده می شد، حتماً وضع دیگری در تولید فیلم ها، رمان ها، و 

تصاویر تبلیغاتی حاکم می شد. 

مسئولیت ما در این حوزه
تلاش در جهت تحکیم بنیان خانواده: خانواده کانون رشد فضیلت ها و محل تربیت نسل های 
توانمند و با همّت است. تحکیم این بنیان سبب رشد فضائل اخلاقی در جامعه، کاهش فساد و حضور 
انسان های با فضیلت و کارآمد می گردد و اگر بنیان خانواده سست شود فساد گسترش می یابد و نسل هایی 

که از قوت و قدرت روحی کافی برخوردار نیستند مسئولیت های اجتماعی را بر عهده می گیرند.
بنای یک جامعهٔ  بردند و  بالا  پایه های خانهٔ کعبه را  ابراهیم و حضرت اسماعیل وقتی حضرت 
توحیدی را گذاشتند، نه تنها برای خود دعا کردند بلکه از خداوند خواستند ذرّیهّ و نوادگانی به آنان 

عطا کند که ادامه دهندهٔ راه توحید و اسلام باشند.3 

1ــ در سراشیبی به سوی گومورا، پروفسور رابرت. اچ. بورک، ترجمه الهه هاشمی حائری، انتشارات حکمت.
2ــ تصویب قوانین حمایت از خانواده های تک سرپرست در سال 1960در آمریکا )که بیشتر شامل خانواده ای می شود که زن در روابط 
نامشروع صاحب فرزند شده( ، موجب شد که آمار فرزندان بدون پدر در خانواده های تک سرپرست از حدود پنج درصد در این سال به بیش از 

www.OECD.org/els/family/database.htm :40 درصد در سال 2016 برسد
حیمُ(. َّکَ اَنتَ التَّوّابُ الرَّ ةً مُسلِمَةً لکََ وَ اَرِنا مَناسِکَنا وَ تبُ عَلیَنا اِن تِنا اُمَّ ّـَ ی ّـَنا وَاجعَلنا مُسلِمَینِ لکََ وَ مِن ذُرِّ 3ــ سوره بقره، آیه 128 )رَب



137

مخاطبدرس ناشر مترجم نویسنده    نام کتاب  

معلم/ دانش آموز9انتشارات صدرا1ـ اسلام و مقتضیات زمان

مؤسسه فرهنگىعبدالرحىم گواهى2ـ افسانه نجات بخشى علم 
انتشارات تبیان

معلم/ دانش آموز10

معلم/ دانش آموز9مؤسسه رواىت فتح3ـ امام و حىات باطنى  انسان

معلم/ دانش آموز10انجمن معارف اسلامى اىران 4ـ امام خمىنى  و گفتمان غرب

5ـ امام صادق  مغز متفکر 
جهان شىعه

معلم/ دانش آموز9انتشارات جاوىدانذبىح اللّه منصورى

6ـ پوىاىى فرهنگ و تمدن اسلام 
و اىران

مرکز چاپ و انتشارات وزارت  
امور خارجه

معلم/ دانش آموز9

7ـ تأثىر اسلام بر اروپاى قرون 
وسطىٰ

مؤسسه آموزشى و پژوهشى حسىن عبدالمحمدى 
امام خمىنى 

معلم/ دانش آموز٩و10

8 ـ تارىخ تمدن ىا داستان زندگى 
انسان

دانش آموز9و10شرکت سهامى انتشار

دانش آموز9دفتر نشر برگزىده9ـ تمدن اسلامى از زبان بىگانگان

معلم/ دانش آموز7دارالعرفان10ـ توبه آغوش رحمت

11ـ توبه، شرحى از دعاى 
سى وى کم صحىفه سجادىه

معلم/ دانش آموز٧مؤسسه نبأ 

معلم/ دانش آموز٩و10طرح نومرتضى اسعدى12ـ جوان مسلمان و دنىاى متجدد

معلم/ دانش آموز10کتاب صبححسىن داورى  13ـ چپاول  دانش  و  طبىعت

معلم/ دانش آموز9انتشارات صدرا14ـ خدمات متقابل اسلام و اىران

15ـ  خودباختگى  و  خودباورى از 
دیدگاه امام خمینی 

مؤسسه تنظىم و نشر آثار  
امام خمىنى  

معلم/ دانش آموز9

16ـ زندگى درعىش، مردن در 
خوشى

معلم10انتشارات اطلاعاتسىدصادق طباطباىى

 ـعصر امام خمىنى   معلم/ دانش آموز9بوستان کتاب قم17

معلم/ دانش آموز٩و١٠چاپ تأىىدابوالقاسم فىضى 18 ـ عظمت مسلمىن در اسپانىا

معلم/ دانش آموز10گروه فرهنگى المىزان19ـ علل تزلزل تمدن غرب

معلم/ دانش آموز٩و١٠دفتر نشر فرهنگ اسلامىمرتضى رهبانى20 ـ فرهنگ اسلام در اروپا

21 ـ فرهنگ برهنگى و برهنگى 
فرهنگى

معلم/ دانش آموز10سروش

        معلم/ دانش آموز9انتشارات امىرکبىر 22 ـ کارنامه اسلام

معلم/ دانش آموز10نشر ساقى23 ـ مبانى توسعه و تمدن غرب

معلم/ دانش آموز10دفتر نشر فرهنگ اسلامىاحمد آرام24 ـ متفکران اسلام

کتاب​نامه بخش دوم 


	فهرست



